## مقررات الدبلوم العالي لمديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم

# القيادة التربوية ورسالة القرآن



A731 - P731 AL



## مقررات الدبلوم العالي لمديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم

# القيادة التربوية ورسالة القرآن

-01279 - 127A



مشروع بناء منهج الدبلوم العالي للديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم إحدى مبادرات مركز معاهد للاستشارات التربوية والتعليمية



مركز معاهد للاستشارات التربوية والتعليمية

بيت خبرة في تأسيس المعاهد القرآنية وتطويرها الرياض- الدائري الشرقي- بين مخرجي ١٤، ١٣ هاتف: ١١٤٥٥٠٠٤٩

فاكس تحويلة: ١٠٩ – ص.ب: ٢٣٦٤٦٥ الرياض

info@m3ahed.net www.m3ahed.net

عركز معاهد للاستشارات التربوية والتعليمية، ١٤٣٨ هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر مركز معاهد للاستشارات التربوية والتعليمية القيادة التربوية ورسالة القرآن. / مركز معاهد للاستشارات التربوية والتعليمية . – الرياض ، ١٤٣٨ هـ ١٤٣٨ ص ؛ ٢١ × ٥٠٥ سم ردمك: ٤ – ٢١ – ٢٠١٥ – ٣٠٨ – ٩٧٨ – ٩٧٨ – ٩٧٨ – ٩٧٨ عيوي ١٤٠١ ، ١٠١٥ العنوان ديوي ١٤٣١ ، ٢١١ ، ١٤٣٨ / ١٠١٤٦

رقم الإيداع: ١٤٣٨ / ١٠١٤ ردمك: ١٣١٥-١٣٦٥ ٢٠٨-٩٧٨

#### المشاركون في الإعداد والمرابعة الإعداد

أ. حماد بن عبد الرحمن العمرأ. معتزين محمد عبد الحميد

المراجعة العلمية د. زياد بن حمد العامر

الإشراف د/إبراهيم بن أحمد العامر



#### تصدير

الحمدُ لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد:

فتقوم القيادة التربوية بدور مهم ومحوري في منظومة العمل التربوي؛ لما لها من أثر كبير في تطوير مستوى العمل التربوي وتمكينه من تحقيق أهدافه واستراتيجياته، حيث تسهم بشكل كبير في توفير المناخ المهني الملائم لعمل المؤسسة ومنسوبيها، إضافة إلى رفع الروح المعنوية لديهم وزيادة دافعيتهم وقدرتهم على الإنتاجية. وتعدُّ من أوجه التغيير والتطوير الإيجابي في المنظومة التربوية والمجتمع المحيط بها؛ لذا فإن أي تعثر في ذلك سينعكس على هذه المنظومة والمجتمع.

ونظرًا لأهمية القيادة التربوية؛ فقد اعتنت بعض الجمعيات الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بالمملكة العربية السعودية في إعدادها وتأهيلها للعمل في المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم من خلال مماهد متنوعة؛ أبرزها: ما قامت به الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بمنطقة الرياض، من خلال معاهد معلمات القرآن الكريم، حيث خُصِّص دبلوم متكامل يستهدف تخريج قائدات تربويات للعمل في قيادة تعلم القرآن الكريم وتعليمه، وكان من أبرز أدوات ذلك بناء وثيقة للخطط والمقررات الدراسية للدبلوم، وطبيقت عام ١٥٣١-١٤٣١ه في معهدي معلمات القرآن الكريم بشرق الرياض وغربها، وخُرِّجت ١٥ دفعة في هذين المعهدين إلى الآن، وقد أسهم هذا الجهد في نشر هذا الدبلوم لدى بعض معاهد معلمات القرآن الكريم في جدة وحائل ورفحاء.

ولأهمية التقويم والمتابعة المستمرين – وهما جزء من عمليات تطوير المنتجات التربوية – فقد أظهرت نتائج تقويم واقع تطبيق بعض دبلومات المديرات القائمة حاجة المعاهد المعنية بإعداد مديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم إلى مناهج تعليمية أكثر تطورًا، وبخاصة في جانب البناء القيادي لدى الدَّارسات؛ لذا تبنى "مركز معاهد للاستشارات التربوية والتعليمية" وهو بيت خبرة في تأسيس المعاهد القرآنية وتطويرها مبادرة (مشروع بناء مناهج الدبلوم العالي لمديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم)؛ ليتم تطبيقه بإذن الله تعالى – في معاهد معلمات القرآن الكريم النسائية، وما في حكمها؛ من مشاريع وبرامج ومبادرات.

وكانت أولى مراحل المشروع بناء وثيقة منهج الدبلوم وفق الطريقة العلمية والمهنية لصناعة المناهج؛ لتتواكب مع أبرز الاتجاهات التربوية والخبرات العالمية المعاصرة في هذا الاتجاه. وتُمثل هذه الوثيقة أهمية كبرى بوصفها الخطوط العريضة لتطوير عمليات التعلُّم وجميع العناصر المؤثرة في ذلك؛ بغرض تأهيل مديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم في الجوانب (القيادية، والتربوية، والإدارية، والمالية).

ثم تمّت المرحلة الثانية من المشروع وهي مرحلة بناء المقررات التعليمية للدبلوم بناء على ما تم إقراره من محاور تعليمية في الوثيقة. حيث أكدت هذه المقررات الأهداف التي يسعى "الدبلوم العالي لمديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم" إلى تحقيقها، والتي تتمثل فيما يلى:

- ١. الإسهام في تعزيز قدرات مديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم.
- ٢. تأهيل مديرات ذوات كفاءة عالية للمدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم.
  - ٣. تهيئة صف ثانٍ من مديرات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم.
- ٤. رفع مستوى الإنجاز في المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم؛ من خلال تطوير كفاءة مديراتهن.
- ٥. الإسهام في معالجة ظاهرة تسرب القيادات النسائية في المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم بسبب التوظيف الحكومي وغيره.
  - ٦. الإسهام في تأهيل قيادات نسائية متميزة للعمل الخيري.

وستكون المرحلة الثالثة من المشروع - بإذن الله تعالى - مرحلة التقويم والمتابعة لمنتجات المشروع؛ بغرض تحسينها بشكل مستمر.

ونُشير إلى أن مرحلة بناء المقررات التعليمية مرَّت بالإجراءات التالية:

- ١. التخطيط لبناء المقررات.
- ٢. تشكيل الفريق العلمي لبناء المقررات ومراجعتها.
  - ٣. إعداد المادة العلمية.
    - ٤. التصميم التعليمي.
      - ٥. المراجعة العلمية.
      - ٦. المراجعة اللغوية.
        - ٧. الإخراج الفني.
  - ٨. الاعتماد النهائي للمقررات.
    - ٩. طباعة المقررات.

ويأتي مقرر (القيادة التربوية ورسالة القرآن) الذي بين أيدينا، بوصفه أحد المقررات التعليمية في الدبلوم، حيث يُعنى بتزويد الدَّارسة بالقيم والاتجاهات التربوية المستمدة من القرآن الكريم، وتمكينها من قيادة المدرسة القرآنية وفق ذلك.

نسأل الله تعالى أن يسهم هذا المقرر في تطوير قيادات المدارس النسائية لتحفيظ القرآن الكريم وتأهيلها للقيام بدورها بشكل ينسجم ودورها المؤمل منها.

والله الموفق

إدارة المشروع

## المحتويات

| الصفحة    | الموضوع                                                 |
|-----------|---------------------------------------------------------|
| ١٣        | مقدمة المقرر                                            |
| 10        | الأهداف العامة للمقرر ووحداته التعليمية                 |
| 77-17     | الوحدة الأولى: القيادة والمسؤولية التربوية              |
| 114-74    | الوحدة الثانية: القيادة التربوية والتخلق بالقرآن الكريم |
| 1 : 1 1 9 | الوحدة الثالثة: قيادة تدبر القرآن الكريم.               |
| 1 £ 1     | المراجع والمصادر                                        |

|  |  | - |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

## مقدمة المقرر

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين مُعَدِّين، وبعد.

يحظى إعداد القادة في المجتمعات الحديثة بعناية كبري، كما تحظي مقررات ومناهج إعدادهم بأهمية كبري في الجامعات والكليات والمعاهد المختلفة، وما ذلك إلا لأن القيادة واحدةً من أهم عوامل النجاح في الإدارات والمؤسسات والهيئات المختلفة؛ بل في تطوير المجتمع ككل، فلا يمكن حصر أهميّة القيادة في مجال واحد فقط دون المجالات الأخرى العديدة والمتنوّعة، فالقيادة ضروريّة في كافّة مجالات الحياة المختلفة.

ومن المبادرات المحمودة في هذا المجال؛ هذا الدبلوم والذي يستهدف تخريج قائدات تربويات للعمل في قيادة تعلُّم القرآن الكريم وتعليمه.

ويأتي مُقرر (القيادة التربوية ورسالة القرآن) الذي بين أيدينا، ضمن مقررات هذا الدبلوم، والذي روعي فيه ربط نظريات القيادة الحديثة بالمعاهد القرآنية ورسالة القرآن الكريم، و ترابط موضوعاته، ودمج الجوانب النظرية بالتطبيقات العملية في المعاهد القرآنية؛ ليكون عونًا لكل قائد تربوي في المعاهد القرآنية في رسالتهم، ويحتوى على ثلاث وحدات تعليمية هي:

- الوحدة الأولى: القيادة والمسؤولية التربوية.
- الوحدة الثانية: القيادة التربوية والتخلق بالقرآن الكريم.
  - الوحدة الثالثة: قيادة تدبر القرآن الكريم.

سائلين الله تعالى أن ينفع بهذا المقرر، وأن يجعله مُعينًا للقائدات التربوية في أداء رسالتهن، خالصًا لوجهه الكريم، موصلاً لمرضاته سبحانه؛ إنه سميع مجيب.

## الأهداف العامة للمقرر:

- ١ تُناقش الدَّارسة مفاهيم القيادة والمسؤولية التربوية في المدارس القرآنية.
- ٢ تُناقش الدَّارسة مفاهيم القيادة التربوية والتخلُّق بالقرآن الكريم في المدارس القرآنية.
  - ٣- تقود الدَّارسة بكفاءة تدبُّر القرآن الكريم في المدارس القرآنية.
  - ٤ تُظهر الدَّارسة اهتمامًا في تعزيز رسالة القرآن في المدارس القرآنية.

## الوحدات الرئيسة للمقرر:

- الوحدة الأولى: القيادة والمسؤولية التربوية.
- الوحدة الثانية: القيادة التربوية والتخلق بالقرآن الكريم.
  - الوحدة الثالثة: قيادة تدبر القرآن الكريم.

## عدد الماضرات:

• ۲۲ محاضرة.

الوصدت الأولى

القيادة والمسئولية التربوية

## أهداف الوحدة:

## يُتوقع من الدَّارسة بعد الهائها هذا المحور أن:

- تشرح مفهوم المسؤولية التربوية في القرآن الكريم والسنة المطهرة.
  - توضح مجالات المسؤولية التربوية في المدارس القرآنية.
    - تشرح مفهوم التربية الذاتية.
    - تمتلك مهارات تعزيز التربية الذاتية.
      - تشرح مفهوم القدوة.
      - تمتلك مهارات بناء القدوة.
- تظهر اتجاهًا إيجابيًا لتعزيز مظاهر المسؤولية التربوية في المدارس القرآنية.

## مفرادات الوحدة:

- المسؤولية التربوية في القرآن الكريم والسنة المطهرة.
  - مجالات المسؤولية التربوية في المدارس القرآنية.
    - أبرز وسائل تعزيز المسؤولية التربوية:
      - التربية الذاتية.
        - 0 القدوة.

## عدد الماضرات:

۸ محاضرات.

## ا تمهید

يعظى الإنسان من المنظار الإسلامي مخلوق مكرم، مسخر له كل ما في الأرض لخدمته، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ كَرَّمْنَا بَنِيَ فَالإِنسان من المنظار الإسلامي مخلوق مكرم، مسخر له كل ما في الأرض لخدمته، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ كَرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمْلُنَاهُمُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِّمَّنَ خَلَقَنَا تَقْضِيلًا ﴾ أوسط هذا التكريم والمكانة العالية لجميع بنى آدم حظي المسلمون منهم بأعلى هذه المكانة؛ وزيادة على هذا الفضل بما اصطفاهم الله برسالته وقرآنه ونبيه مُحد على قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ فِاللَّهَ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ الْكِيتِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِّنَهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ فَي اللهُ عَرَانُ اللهُ وَلَا عَمْلُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُمُ الْفُصِلُ مِي اللهِ فَي اللهِ قُرْنَ وَلَوْ عَامَنَ أَهْلُ الْمُعَرُوفِ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَتَنْهُونَ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَالْمَانُونَ وَلَوْ عَامَنَ أَهْلُ الْمُعَرُوفِ وَتَنْهُونَ اللهُ وَلِي اللهُ وَلَالَهُ وَلَوْ عَامَنَ أَهْلُ الْمُعَرُوفِ وَتَنْهُونَ وَلَا لَهُ هُونَا وَلَا عَمُونَ وَلَاهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلَا لَعْلَى اللهُ وَلَا لَيْدَالِقُونَ وَلَالِهُ وَلَالَهُ وَلِي اللهُ وَلَالَهُ وَلَا لَاللهُ وَلَالَهُ وَلَالُونَ وَلَالْمُ وَلَوْنَ وَلَاللهُ وَلَاللهُ وَلُونَ وَلَا لَهُ وَلَا لَعُونَا وَلَاللهُ وَلَالْمُ وَلَيْ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَاللّهُ وَلَالَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَالِهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَالَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا عَلَالَهُ وَلَالْهُ وَلَا لَا عَلَالُونَ وَلَا وَلَالْهُ وَلَا لَا عَلَالُونَ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلَا لَا عَلَالَهُ وَلَا لَا عَلَالَهُ وَلَاللّهُ وَلَا لَا عَلَالُهُ وَلَا لَا عَلَا لَا عَلَالُونُ اللهُ وَلَالَهُ وَلَا عَلَا لَا عَلَالَهُ وَلَا لَا عَلَاللّهُ وَلَا لَا

فؤضع المسلمون موضع القيادة للعالم كله، ولطالما ارتبطت هذه القيادة والأفضلية بقدر النفع الذي يقدمونه لغيرهم، ذكر لرسول الله على رجلان أحدهما عابد والآخر عالم، فقال رسول الله على: ((فَضْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَضْلِي عَلَى أَدْنَاكُمْ)) ثم قال رسول الله على: ((إِنَّ اللهَ وَمَلَائِكَتَهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرضِينَ حَتَّى النَّمْلَةَ فِي جُحْرِهَا وَحَتَّى الْخُوتَ لَيُصَلُّونَ عَلَى مُعَلِّمِ النَّاسِ الْخَيْرَ))(۱)، ويقول على: ((خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ))(۱).

فمن يتعلم القرآن ويعمل على تعليمه هم خير الناس وأجدرهم بمعرفة مكانتهم والحرص على استيفاء شروطها، وعلى السمو والتفوق؛ السمو بأخلاقهم عن كل صغيرة قد تصدر منهم فتثير في نفس الطالب صدودًا ونفورًا، والتفوق في كل باب من أبواب الخير ليكونوا قدوات مثلى لطلابهم. ولا بد أن يحملوا رسالة

<sup>(</sup>۱) الحافظ أبي عيسى مُحَّد بن عيسى الترمذي، الجامع الكبير،١٩٩٦،ط١،دار الغرب الإسلامي، بيروت ج٦،(ح ٢٦٨٥)، صححه الألباني

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن الكريم، باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه، (ح٧٧٠).

القرآن؛ يَحيَون بَما ليل نمار، فالفرد الذي يحمل رسالة كريمة هو الفرد الكامل في شخصيته الأكثر نجاحًا في عمله، والذي لا يحمل رسالة لا يعرف الحياة"(١).

ولا يكون الفرد صاحب رسالة إلا إذا اهتم برسالته التي يدَّعيها حتى تملأ عليه حياته وتتضاءل أمامها باقي اهتماماته، ويوظفها في كل حركاته وسكناته بحيث لا يقف دونها شيء، ولا يُعوَّض عنها بشيء، ولا يرضى بغيرها بدلاً منها، ولا تكون الرسالة رسالة إلا إذا هيمنت على القلب، وغلبت على النفس كلها؛ فقد كان الرسل جميعهم من الذين غلبت على نفوسهم فكرة واحدة، وهبوها حياتهم، بل صارت هي حياتهم، وعلى هذا سار أتباع الرسل من بعدهم؛ فلتكن رسالة القرآن هي حياتنا التي نعيش بما ولأجلها، ولأن قيمة الإنسان بما يطلب، فالقائد المسلم صاحب رسالة القرآن هو أغلى قيمة، وأعلى قدرًا؛ يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: "العامة تقول: قيمة كل امرئ ما يحسن، والخاصة تقول: قيمة كل امرئ ما يطلب"(٢).

#### ١ - وجهته واحدة:

فإذا هيمنت الرسالة على قلب القائد خضعت لها كل غرائزه ودوافعه؛ فهو مع غضبه الجبلي وخوفه الطبيعي، وحبه لأبنائه ولجمع المال وملذات الدنيا، لا يفتأ يضحي بكل ذلك أمام نصرة رسالته وسعيه لتحقيقها.

<sup>(</sup>١) مُحِدًّد أمين، تربية القادة،١٩٩٢، ط١، مكتبة الصديق، الطائف المملكة العربية السعودية، ص٢٢.

<sup>(</sup>۲) ابن القيم، مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ٢٠١١،ط١١، دار الصميعي، المملكة العربية السعودية، ج٣، ص٢٧٦٩.

#### ٢- لا يقر ولا يستقر حتى يحقق ما يرجوه:

صاحب الرسالة مشغول بها ليل نهار، يسعى إلى تحقيقها ونشرها، وتمكينها من قلوب الناس مثلما تمكنت من قلبه، ومثل هذا لا يعرف كللاً ولا مللاً.

## ٣- يسعى دائمًا إلى تسليح نفسه فكريًا ووجدانيًا:

حمل الرسالة يحتاج إلى غذاء دائم من الناحية الفكرية والوجدانية؛ لكي يدافع عن رسالته، ويدعو إليها بكل قوة وثقة؛ فدعوة العالم المتمكن أقوى من دعوة الجاهل، وأثبت في نفوس الناس.

#### ٤- ثابت على مبادئه:

لا يقال عن القائد إنه تبنى رسالة واستحوذت على تفكيره إلا إذا تمكنت من قلبه وفكره وعقله بإرادة واعية، واختيار من بدائل متاحة، فلا يتركها مهما تزينت له البدائل وعرضت عليه الإغراءات، ولقد كان نبينا مُحَد المثل الكامل لذلك، فقد ابتلي بالسراء والضراء على أن يترك رسالته فما كان منه إلا الثبات حتى الممات.

### ٥- ذو بصيرة وتعقل:

فهو يدرس المواقف دراسة كاملة مستوعبة للإحاطة بالمشكلات والوسائل والطاقات وغيرها، فهو يسعى الإنجاح رسالته بكل طاقاته وقدراته.



قارني بين القائد والمدير من وجهة نظرك.

## الموضوع الأول

## المسئولية التربوية في الإسلام

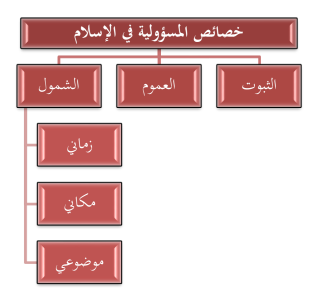


ما المقصود بالمسؤولية؟ وعلى من تقع المسؤولية التربوية في الإسلام من وجهة نظرك؟

## أولاً: تعريف المسؤولية:

هي شعور الإنسان بالتزامه أخلاقيًا بنتائج أعماله الإدارية فيحاسب عليها إن خيرًا وإن شرًا (١)، وهي رعاية ما استُحْفِظ عليه الفرد وؤكل إليه القيام به، أو أُمر بالاعتناء به.

## ثانيًا: خصائص المسئولية في الإسلام:



<sup>(</sup>١) مجمع اللغة العربية بالقاهرة، المعجم الفلسفي، ٩٧٩م،ط١،الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، القاهرة،ص٢٢٠.

#### ١- الثبوت:

#### ٢- العموم:

المسؤولية في الإسلام تعم الخلق - إنسهم وجنهملا-، فلا يفلت منها أحد، فكل مكلف سيحاسب حسب أعماله، ولو تتبعنا خطابات القرآن الكريم لوجدناها موجهة إلى كل مكلف من بني آدم على تفاوت مراتبهم ومراكزهم متى توفرت فيه شروط المسؤولية والتكليف، وهذا ما قرره القرآن الكريم كما قال تعالى: ﴿فَلَسَّعَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنسَّعَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنسَّعَلَنَ الْمُرْسِلِينَ لَ ﴾ [الحجر: ٩٢]، وقال تعالى: ﴿فَلَسَّعَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنسَّعَلَنَّ اللَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنسَعَلَنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلَيْسَالِينَ لَ ﴾ [الأعراف:٦].

#### ٣- الشمول:

تتسم المسؤولية في الإسلام بأنها شاملة لكل فرد من أفراد المجتمع في كل زمان ومكان، وهو ما يمكن تسميته بالشمول الزماني والمكاني والموضوعي.

#### أ. الشمول الزماني:

المسؤولية لا تنفك عن المكلف الذي تتوافر فيه شروط التكليف إلى أن يتوفاه الله عز وجل، فلا يملك العبد في حياته حرية الخروج عن دائرة المسؤولية إلا في الحالات الاستثنائية، كما قال عن ((رفع القلم عن ثلاث عن النائم حتى يستيقظ وعن الصغير حتى يكبر وعن المجنون حتى يعقل أو يفيق)) (١).

<sup>(</sup>١) جلال الدين المحلى وجلال الدين السيوطي، تفسير الجلالين، ٢٠١ه، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٦٠٠.

<sup>(</sup>٢) سنن النسائي، باب من لا يقع طلاقه من الأزواج، (ح٣٤٣)، صححه الألباني.

#### ب. الشمول المكانى:

المسؤولية شاملة لكل فرد أينما كان؛ مقيمًا كان أو مسافرًا، وإن اختلفت في السفر لكنها لا تنفك عنه.

## ج. الشمول الموضوعي:

فالمسؤولية تشمل جميع أعمال الفرد وتصرفاته، سواء المتعلقة منها بربه، أو بنفسه، أو بغير ذلك، ولا يستقيم أمره إلا بالعناية بكل ذلك: قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ و كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ الأحزاب: ٢٧]، وجميع الأقوال في تفسير هذه الآية متفقة على أن الأمانة هي التكليف وقبول الأوامر والنواهي.

## ثالثًا: المسؤولية والتكليف:

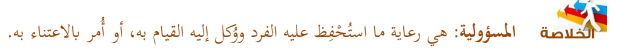
المسؤولية صفة في الإنسان لازمة له تميزه عن غيره، ولا تنفك عن المكلف المستوفى شروط التكليف، فكل مسؤول مكلّف، وكل مكلّف مسؤول في الإسلام.

### مفهوم التكليف:

• التكليف لغةً: من مصدر كلَّف، يقال كلَّفه تكْليفًا: أي أمره.

• التكليف اصطلاحًا: خطاب الله تعالى، المتعلق بأفعال المكلَّفين بالاقتضاء أو التخيير أو الوضع (١).

<sup>(</sup>١) مُحَّد بن صالح العثيمين، الأصول من علم الأصول،٢٤١ه،دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ص١٠.



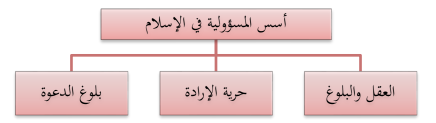
- خصائص المسؤولية في الإسلام: الثبوت، العموم، الشمول (مكاني، زماني، موضوعي).
  - كل مسؤول مكلَّف، وكل مكلَّف مسؤول في الإسلام.

قاربي بين المسؤولية القانونية في القوانين الوضعية من وجهة نظرك والمسؤولية في النظام الإسلامي من حيث:



- الشمول. - العقاب. – الثبوت. – العموم.

## رابعا: أسس المسئولية في الإسلام:



أوردت الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة أسس المسؤولية في الإسلام في أكثر من موضع، ويمكن إجمالها في النقاط التالبة:

#### ١- العقل والبلوغ:

وهب الله للإنسان عقلاً يميزه عن سائر المخلوقات، ويدرك به الأمر والنهي؛ ليتمكن من تطبيق شرع الله عز وجل، والإنسان لا يُعدُّ مكلفًا في الإسلام إلا إذا بلغ وكمل عقله، وأصبح رشيدًا.

#### ٢ - حرية الإرادة:

إن الله عز وجل لم يُكره الإنسان على الالتزام بشرعه ومنهجه الذي كلُّف عباده به، لكنه جعل له

الحرية والإرادة؛ إن شاء التزم، وإن شاء اتبع هواه، قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكُمُ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن مَن آءَ فَلْيُؤْمِن مَن آءَ فَلْيُؤْمِن مَن آءَ فَلْيَكُفُو إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَعَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهُلِ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُونَ إِنَّا أَعْتَدُنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَعَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهُلِ وَمَا يَعْلَى اللَّهُ مُرْتَفَقًا فَ إِللَّهُ اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ مُرْتَفَقًا فَ إِللَّهُ اللَّهُ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن عَالَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مُؤْمِن مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مُؤْمِنَا فَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُؤْمِنَا فَا اللَّهُ مُؤْمِنَا مُؤْمِنَا فَالْمُ اللَّهُ مُؤْمِنَا فَاللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِن مُؤْمِنَا فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لِللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا فَاللَّهُ اللَّهُ وَلَقُلْ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ مُؤْمِنَا أَنْ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لِللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لَهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لِللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لِللَّهُ مُؤْمِنَا لِللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِلُكُونَا لِللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا لِللْمُونِ الللَّهُ وَلِي اللَّهُ مُؤْمِنَا لِللللْمُ لِمُؤْمِنَا لِلللْمُونَا لِلللِّهُ لِلِمُ لِلْمُؤْمِنِ الللَّهُ وَلَا لِلللْمُ لِلْمُؤْمِنِ لِلللْمُؤْمِنُ لِلللْمُ لِلْمُؤْمِنِ لِلْمُؤْمِنُ الللِمُ لِلْمُؤْمِنَا لِللْمُؤْمِنِ لِللِمُ لِلللِمُ لِلْمُؤْمِنِ لِلللِمُ لِلْمُؤْمِنِ لِلللْمُؤْمِنُ لَلْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنِ لَلْمُؤْمِن لَلْمُؤْمِلُولُومُ لِلْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنِ لِلللْمُؤْمِنَ لَلْمُؤْمِن لِلْمُؤْمِنِ لَلْمُؤْمِنِ لَلْمُؤْمُ لِلْمُؤْمِنِ لِللْمُؤْمِنِ لَاللَّهُ لِلْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنُ لِلللْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ لِللللْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنُ لِمُؤْمِنُ لِللْمُؤُمُومُ لِلللِمُومُ لِلْمُؤْمِلُمُ لِللللْمُؤْمِنُ لِللللْمُؤْمِنُ لِلللِمُومُ لِ

وهذه الإرادة والحرية مما ميز الله به الإنسان، وعلى أساسها أمر الله الإنسان ونهاه، وصار بهذه المنحة الربانية قابلاً للصعود إلى قمة الخلائق أجمعين، وقابلاً للهبوط إلى أسفل سافلين.

ولعلنا نتطرق إلى مفهوم العمل الإرادي ماذا يعني؟

#### مفهوم العمل الإرادي:

#### ٣- بلوغ الدعوة:

من رحمة الله عز وجل أنه كما جعل في الإنسان العقل والفهم الذي يميز ويدرك به، ومن حكمته العظيمة ألا يجعل ذلك فقط هو مناط التكليف والمسؤولية، بل أرسل لهم الرسل من حين إلى حين على

امتداد التاريخ البشري؛ وذلك ليزيلوا ما ران على قلوبهم وفطرهم من شر وفساد، قال تعالى: ﴿ مَن اللَّهُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيَ وَمَاكُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَى اللَّهُ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيَ وَمَاكُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَى اللَّهُ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيَ وَمَاكُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَى اللَّهُ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ أُخْرَي وَمَاكُنّا مُعَدِّبِينَ حَتَى اللَّهُ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزْرَ الْخُرِي وَالْمَاءِ: ١٥].

أسس المسؤولية في الإسلام: العقل والبلوغ، حرية الإرادة، بلوغ الدعوة.



العمل الإرادي: هو كل عمل توفر فيه النية والإرادة والقصد.



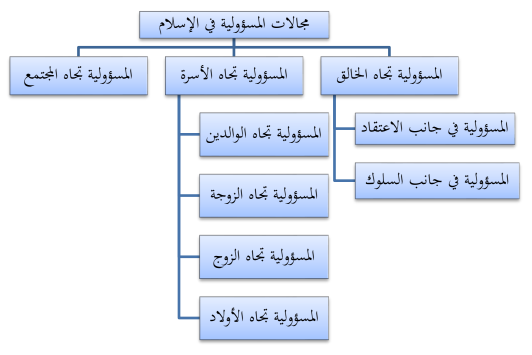
ناقشى من وجهة نظرك أسس المسؤولية في الإسلام وحفظ النفس والمال.

\* \* \*

#### الموضوع الثانى

#### مجالات المسؤولية التربوية في الإسلام

## أولاً: مجالات المسئولية في الإسلام:



قد يُعرَف المجال بأنه: حقل أو ميدان أو نطاق، فيقال: مجالات المسؤولية، ويقصد بها ميادين المسؤولية التي يتحمل فيها العبد المكلف صاحب الإرادة الكاملة الذي بلغته الرسالة، ويمكن تقسيم مجالات المسؤولية في الإسلام - بصفة عامة - إلى:

- المسؤولية تجاه الخالق.
- المسؤولية تجاه الأسرة.
- المسؤولية تجاه المجتمع.

#### ١- المسؤولية تجاه الخالق:

إن الله عز وجل لا تنفعه عبادة العابدين، ولا يضره صدود المعرضين والكافرين، ولا يزيد في ملكه حمد، ولا ينقصه جحود، هو الغني والكل فقراء إليه، يقول جل شأنه: ﴿يَآيَنُهُ ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَاءُ إِلَى ٱللَّهُ وَٱللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ ٱلْخَيْدُ اللهِ إِناطِن اللهِ العبد تجاه الخالق جانبين:

#### أ- المسؤولية في جانب الاعتقاد:

وتشمل المحافظة على أركان الإيمان الذي ارتضاه الله عز وجل لعباده، والمحافظة عليها في كل مكان وزمان وحال، فلا تنفك عن الإنسان في مكان ولا زمان وحال.

#### ب- المسؤولية في جانب السلوك:

لكي يكتمل التكليف لا بد أن يرتبط المعتقد الصحيح بالعمل الصحيح، وأن يكون على المنهج الذي ارتضاه الله لعباده، وينعكس هذا المعتقد على سلوكيات الفرد ونتاج عمله، وقد شرع الله عبادات تزكي النفوس، وجعل للمعاملات أحكام تضبط السلوك ليُعبر كل ذلك عن صدق المعتقد.

#### ٢- المسؤولية تجاه الأسرة:

اهتم الإسلام بالأسرة اهتمامًا بالغًا، فهي أساس بناء المجتمع؛ ولهذه الأهمية والمكانة نظم الإسلام كل العلاقات والحقوق داخل الأسرة بما يضمن استقرارها وتطورها على نحو اعترف به البعيد قبل القريب، وعجز عن محاكاته كل الجاحدين المنكرين، ويمكن تقسيم المسؤولية داخل الأسرة إلى:

- أ- المسؤولية تجاه الوالدين.
- ب- المسؤولية تجاه الزوجة.
- ج- المسؤولية تجاه الزوج.
- د- المسؤولية تجاه الأولاد.

### ۳- المسؤولية تجاه المجتمع (۱):

قال رسول الله ﷺ: ((المؤمن للمؤمن كالبنيان المرصوص؛ يشد بعضه بعضًا)) (٢)، وفي هذا التمثيل إشارة إلى أن المؤمن لا غنى له عن أخيه المؤمن، وأن كلاهما مكمل للآخر، وفيه دعوة إلى المشاركة والتكامل في بناء المجتمع.

ويمكن تلخيص المسؤوليات التي تجب على الفرد تجاه المجتمع في ضوء القرآن والسنة فيما يلي:

- ١- وجوب التعامل مع الآخرين بالعدل والإحسان وحسن الخلق.
  - ٢- وجوب المشاركة في إصلاح المجتمع.
  - ٣- الدعوة إلى الخير والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.



اختاري مجالاً من مجالات المسؤولية في الإسلام التي سبق عرضها، ثم اعرضي الدليل من الكتاب والسنة على هذا المجال.

## ثانيًا: مجالات المسؤولية التربوية في الإسلام:

الإسلام منهج حياة، تناول كل احتياجات الإنسان وغيره من الكائنات اعتمادًا على قاعدة: ﴿ وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَيِّرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْنَالُكُمْ مَّا فَرَطَنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ مِن دَابَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَيِّرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْنَالُكُمْ مَّا فَرَطَنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ وَرَبِّهِمْ يُحُتَثَرُونَ وَ ﴾ [الأنعام: ٣٨]؛ ولذلك بسط حقائق الأشياء بكل دقة وإيجاز، فإذا تناول أيّ جانب من الجوانب فإنّه يتكلّم عنه بدقةٍ وشمولٍ وإحاطةٍ وواقعيةٍ ومرونةٍ؛ فإذا تكلّم عن التربية بسط القول فيها، وأبان وبيَّن حقيقتها والأطراف المسؤولة عنها، ودور كل طرف في المسؤولية التربوية على نحو أعجز المختصين من علماء التربية في الغرب والشرق.

<sup>(</sup>١) عبدالكريم زيدان، أصول الدعوة،١٩٨٧، ط٣، دارالرسالة، بيروت١٣٢.

<sup>(</sup>٢) الحافظ أبي عيسى مُحَدَّد بن عيسى الترمذي، الجامع الكبير،١٩٩٦،ط١،دار الغرب الإسلامي، بيروت ج٦،(ح ٢٦٨٥)، صححه الألباني.

فعلى سبيل المثال حين يتعرض الإسلام للتربية بوصفها مجالاً مهمًا في حياة الناس جمعيًا فإنه يقرر أنّ التربية في الإسلام مسؤولية الجميع؛ مسؤولية كل من: الأسرة، والفرد، والمسجد، والمدرسة، والمجتمع، والمربي، كما أنها مسؤولية المتعلم. ولم يكتفِ بتحديد المسؤولين عنها، إنما وضح دور كل طرف ونصيبه في هذه المسؤولية.

## ١ مسؤولية الأسرة: (١)

#### ٧ - مسؤولية الفرد:

إن الفهم العام لنظام الإسلام أن كل إنسان يجزى بعمله إن خيرًا فخير، وإن شرًا فشر، ولا يُسأل عن خطيئة غيره ولا يُحاسب عليها، قال تعالى: ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءً وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَصْمً إِلَا عَلَيْها، قال تعالى: ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءً وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَقْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا تَزِدُ وَاذِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَيَ ثُمّ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِعُكُم فَيُنَبِّئُكُم بِمَا لُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٤]،

<sup>(</sup>١)سعدي مُحَّد الصالح، رسالة ماجستير " المسؤولية التربوية للأسرة في تحقيق الأمن الفكري"، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ١٤٢٨هـ.

<sup>(</sup>٢)صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب ﴿ لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ﴾ (ح٤٧٥).

قال تعالى: ﴿مَنِ الْهَتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِنَفْسِمِ وَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أُخْرَىٰ وَمَا كُنّا مُعَذِّبِينَ حَقَى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] وقال تعالى: ﴿ إِن تَكَفُرُواْ فَإِنَّ اللّهَ عَنِيُّ عَنكُو وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرِ وَلَا تَزِرُ وَالِرَةٌ وَلَا تَزِرُ وَالِزَةٌ وَزَرَ أُخْرَىٰ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَّرْجِعُكُو فَيُلْبَّعُكُو بِمَا كُنتُهُ تَعْمَلُونَ إِنّهُ وَلَا تَزِرُ وَالِزَةٌ وَلَا تَزِرُ وَالِزَةٌ وَلَا تَرْدُ وَالزَهِ وَلَا تَرْدُ وَالزَه وَالزَه وَالزَه وَالْمَر عَلَى اللّه وَلَا تَرْدُ وَالزَه وَالْ أَنْ يَعْمَالُونَ اللّه قبل أَن توزن عليه.

ومن أجل تحقيق المسؤولية الفردية في التربية أوجب الإسلام على كل فرد أن يطلب العلم؛ وهذا يعني أن المسلم في عملية تعليمية مستمرة مهما بلغ علمه أو عمره - فطلب العلم في الإسلام لا يتوقف عند حد معين، ولا بسن محددة - وما موقف الإسلام من أسرى بدر إلاَّ تجسيدًا لمبدأ التعليم والتعلم.

## ۳– مسؤولية المسجد<sup>(۱)</sup>:

إنَّ المسجد في المجتمع الإسلامي له رسالة تربوية كبيرة، فقد كان في عهد رسول الله و وصحابته الكرام رضوان الله عليهم أجمعين – وما زال – مكانًا طاهرًا يُذكر فيه اسم الله، ويجتمع فيه المسلمون خمس مرات كل يوم لأداء الصلاة، يتلقون فيه أمور دينهم، كما كان المنطلق الرئيس لنشاط المسلمين وتربيتهم.

وقد فقد المسجد في مجتمعنا المعاصر شيئًا من رسالته التي كان عليها في المجتمع الإسلامي الأول، فما أحوجنا اليوم إلى أنْ تُعاد مساجدنا إلى مكانتها السابقة بوصفها مراكز إشعاع حضاري.

#### ٤ – مسؤولية المدرسة:

المدرسة هي المؤسسة التي يقوم المجتمع بإنشائها لتربية أبنائه، وتنشئتهم وفقًا لقيمه وتقاليده وعاداته،

<sup>(</sup>١) أمين أبو لاوي، أصول التربية الإسلامية، دار ابن الجوزي، ط٤٢٣،٢ هـ، ص١٢١.

وعلى ذلك فالمدرسة مسؤولة عن تزويد المجتمع بصورةٍ مستمرةٍ بأفرادٍ متمسكين بالمبادئ والقيم، ولديهم القدرة على توجيه المجتمع في الاتجاه السليم، وتصحيح الجوانب السلبية عند أفراده.

ولتحقيق ذلك فإنَّ المدرسة يجب أنْ تكون صورة مصغَّرة لما يجب أنْ يكون عليه المجتمع المسلم، وأن تقدم القدوة الحسنة التي يقتدي بما الطلاب في سلوكياتهم.

ولما كانت المدرسة - إذن - هي تلك البيئة التي ائتمنها المجتمع على أبنائه، وأودعها إياهم لتنشئتهم على تنشئتهم على أبنائه، وأودعها إياهم لتنشئتهم على تلك المبادئ التي اعتنقها ذلك المجتمع وارتضاها لنفسه؛ فإنه يجب أنْ ينظر كل مسؤول في المدرسة إلى نفسه على أنه راع وأنه مسؤول عن رعيته.

#### ٥- مسؤولية المعلم:

للمعلم في الإسلام منزلة كبيرة، فهو بمنزلة الأب للمتعلم، وفي فضل المعلم يقول النبي على: ((إنَّ اللهَ وملائكتَه، حتى النملةَ في جُحْرِها، وحتى الحوتَ في البحرِ، لَيُصلُّون على مُعَلِّمِ الناسِ الخيرَ)) (١).

وفي المقابل فإن تلك المنزلة الكبيرة التي يحظى بها المعلم يترتب عليها مسؤوليات كبيرة أيضًا، وقد حدَّد أبو حامد الإمام الغزالي (٢)عددًا منها نجمله فيما يلى:

أولاً: أنْ يشفق على المتعلمين ويجريهم مجرى أبنائه، ولا يدَّخر وسعًا في نصحهم وإرشادهم، وأنْ يزجرهم عن سوء الأخلاق بطريق التعريض ما أمكن ذلك لا بطريق التصريح، وبطريق الرحمة لا بطريق التوبيخ.

ثانيًا: أنْ يراعي مستوى الأطفال من الناحية العقلية، ويخاطبهم على قدر عقولهم، ولا يلقي إليهم أشياء فوق مستوى إدراكهم؛ حتى لا ينفروا من التعليم ويتخبطوا فيما يفهمونه - وهذا خير مبدأ في التربية الحديثة-، وألاَّ يُقبِّح في نفوس المتعلِّمين علوم غيره، وهذا يعني أنَّ المعلِّم عليه ألاَّ يتعصب لمادته.

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي، باب في فضل الفقه على العبادة، (ح ٢٦٨٥)، صححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) أبو حامد مُحَّد الغزالي، إحياء علوم الدين، ٢٠٠٦،ط١، دار ابن حزم، بيروت،ص٦٠.

ثالثًا: ينبغي أنْ يراعي مستوى الضعفاء من المتعلِّمين، واختيار المادة السهلة الواضحة التي تناسبهم، ويجب ألا يُشعرهم بأنهم ضعفاء أو أغبياء حتى لا يُؤثِّر في نفوسهم تأثيرًا سيئًا.

رابعًا: أَنْ يعمل المعلم بعلمه فلا يكذب قوله عمله، قال تعالى: ﴿كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ اللَّهِ وَالْمَالَاتَفْعَلُونَ ﴾ [الصف: ٣].

## ٦- مسؤولية المجتمع:

على المجتمع أنْ يهيئ الظروف والأسباب التي تمكِّن الأفراد من تعليم أنفسهم وأبنائهم بلا تمييز في ضمان هذا الحق، فالكل يعيش في المجتمع ذكرًا كان أو أنثى، وبصرف النظر عن اللون أو الأصل أو المستوى الاجتماعي، فالجميع لهم الحق في الاستفادة من تلك الخدمات الأساسية. ومن واجب المجتمع حماية التربية والتعليم، وتحرير العملية التعليمية التربوية من كل القيود وفق الشريعة الإسلامية.

وعلى المجتمع أيضًا أنْ يدعم الجهود التي تقوم بها الأسرة والمسجد، والمدرسة والمعلمين والمتعلمين في المجالات التربوية كافة؛ وذلك لأن التربية غرس لا يُؤتي ثماره إلاَّ إذا دعمته كل المؤسسات التربوية والوسائل الإعلامية المؤثرة.



المسؤولية التربوية في الإسلام هي مسؤولية جماعية يتحملها كل فرد في المجتمع.



قاربي بين المسؤولية التربوية في الإسلام والمسؤولية التربوية في المجتمعات الغربية.

### ثالثًا: مجالات المسئولية التربوية في المدارس القرآنية:



### من وجهة نظرك هل مسؤولية القائدة التربوية تجاه الدارسات فقط؟ ولماذا؟

التربية الإسلامية متكاملة ومتناسقة، تربي الرجل والمرأة، وتأخذ بأيديهما ليرتقوا إلى عالم التسامي والفضائل والكمالات، وهي تُعد الإنسان للحياة كما تعده للموت، تربط بينه وبين محيطه المادي والمعنوي، وهي منهج قويم، وسبيل مستقيم، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ وهي منهج قويم، وسبيل مستقيم، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱللَّذِينَ وهي منهج قويم، وسبيل مستقيم، قال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهُدِي لِلَّتِي هِي أَقُومُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱللَّذِينَ الله عز وجل الذي أتقن كل يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَة فهو أعلم بما يصلح ولا يصلح، قال تعالى: ﴿أَلَا يَعَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ اللَّطِيفُ اللَّلْمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّلْفُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ ال

ويمكن أن تقسم مجالات المسؤولية التربوية في المدارس القرآنية النسائية إلى:

- ١. المسؤولية التربوية تجاه الخالق.
- ٢. المسؤولية التربوية تجاه الموظفات.
- ٣. المسؤولية التربوية تجاه الدارسات.
- ٤. المسؤولية التربوية تجاه أسر الدارسات.
  - ٥. المسؤولية التربوية تجاه المجتمع.

#### ١ - المسؤولية التربوية تجاه الخالق:

يصطفي الله من خلقه ما شاء على من يشاء، كاصطفائه لأنبيائه من العالمين، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ الْصَطَفَيْ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٣٣]، وكذلك أهل القرآن اصطفاهم الرحمن وفضلهم على الناس فهم أهل الله وخاصته، وهذا مما لا بد أن تستشعره الموظفات بمدارس

القرآن، قال رسول الله على: ((خيركم مَن تعلَّم القرآنَ وعلَّمه))(١)، وهذا يفرض بطبيعته مسؤوليات خاصة للقائمات على تلك المدارس، وتنقسم هذه المسؤوليات إلى جانبين:

#### - المسؤولية في جانب الاعتقاد:

دور القيادة التربوية في المدارس القرآنية يتخطى المحافظة الفردية على المعتقد الصحيح إلى الدعوة إليه وتثبيته في قلوب المنسوبات، وربطهن بالمعتقد في كل أعمالهن؛ لأنهن رعيتها التي ستُسأل عنهن، قال رسول الله هي: ((كلكم راع ومسؤول عن رعيته، فالإمام راع ومسؤول عن رعيته، والرجل في أهله راع وهو مسؤول عن عن رعيته، والمرأة في بيت زوجها راعية وهي مسؤولة عن رعيتها، والخادم في مال سيده راع وهو مسؤول عن رعيته)) (٢).

ولطبيعة المدارس بصفة عامة والمدارس القرآنية بصفة خاصة -التي تنبع من أهدافها وطبيعة العمل فيها ومنسوبيها- يمكن تلخيص المسؤولية التربوية للمدارس القرآنية في جانب المعتقد بالتالي:

- إعطاء المنسوبات قدوة حسنة في المعتقد السليم -تعظيم الله في النفوس، ومعرفته بأسمائه وصفاته، وتصحيح المعتقد، والتحذير من الفرق الضالة-، ودعوتهن إلى ذلك المعتقد السليم بعد تملك القيادة للكفايات الشرعية التي تساعدها على ذلك.
- قيادة المنسوبات نحو إعمال العقل، والسعي إلى المصادر التي تشحذ في الفرد الفهم لحقيقة الإيمان بالمولى جل وعلا.
  - قيادة المنسوبات إلى تحقيق الأهداف الأساسية للتربية الإسلامية.
    - قيادة المنسوبات إلى غرس وتنمية القيم الإيمانية في المدرسة.

ويمكن القول إن خلاصة دور القيادة التربوية في المدارس القرآنية أن تُقِيمَ حق الله بتمكين تحقيق تمام

<sup>(</sup>۱) الحافظ أبي عيسى مُحُد بن عيسى الترمذي، الجامع الكبير،١٩٩٦،ط١،دار الغرب الإسلامي، بيروت ج٦،(ح ٢٦٨٥)، صححه الألباني

<sup>(</sup>٢)صحيح البخاري، كتاب العتق، باب "العبد راع في مال سيده"، (ح ٢٥٥٨).

العبودية له في أمر العقائد.

# يمكن للقيادة التربوية الاستعانة بأساليب لتحقيق دورها في جانب الاعتقاد، منها:

- ١. الدورات الشرعية.
  - ٢. القراءة الموجهة.
- ٣. المسابقات التوعوية.
  - ٤. الدروس الدورية.
- ٥. اللقاءات مع الدعاة.
- ٦. زيارات المؤسسات المعنية بأمور العقيدة.
- ٧. عرض تجارب وقصص قوة العقيدة الصحيحة أو وهن المعتقدات الفاسدة.

## - المسؤولية في جانب السلوك:

حتى يضمن القائمون على المؤسسات التربوية العامة نجاحها لا بد من التأكد من استمرار توظيف المهارات والمعارف التي يتعلمها منسوبوها في مواقف مختلفة داخل وخارج المؤسسات، وهو ما يسميه بعض علماء التربية انتقال أثر التربية، وفي المدارس القرآنية لا بد أيضًا من انتقال الأثر التربوي إلى منسوباتها، ولكن بطبيعية تخص المدارس القرآنية، ويمكن حصر مسؤولية مدارس القرآن في جانب السلوك بالتالي:

- إتقان المتعلمات لتلاوة القرآن وتدبره.
- التزام المنسوبات بالعبادات وفق ما أمر الله عز وجل.
- التزام المنسوبات بالمعاملات بأخلاق القرآن داخل المدارس وخارجها ليكون القرآن منهج حياة

# يمكن للقيادة التربوية الاستعانة بأساليب لتحقيق دورها في جانب السلوك، منها:

- ١- الوعظ والإرشاد.
- ٢- الدروس العلمية.
- ٣- الدورات الشرعية.

- ٤ التدريب على تحمل المسؤولية.
- ٥- الحث على اغتنام الوقت في العمل النافع.

## ٢ - المسؤولية التربوية تجاه الموظفات:

أكدت الدراسات الحديثة على أهمية مراعاة القيادة للعلاقات الإنسانية بين القيادات والعاملين، وبين العاملين فيما بينهم حتى تنمو المؤسسات وتستقر، كما أشارت إلى أهمية الحالة النفسية للعاملين ومدى تأثيرها على نجاح العمل، يقول رسول الله على: ((اللهم من وَلِيَ من أمرِ أمتي شيئًا فشق عليهم فأشقق عليه، ومن وَلِيَ من أمرِ أمتي شيئًا فرفق بجم، فارفق به)) (۱).

ولأن القيادة نسبية في المؤسسات التربوية بصفة عامة وفي المدارس القرآنية خاصة؛ فكل فرد في المدرسة القرآنية له مهام معينة يتحمل مسؤوليتها، كما أن للجميع مسؤوليات مشتركة لكن بنسب متفاوتة، مستمدة من الطبيعة العامة للمدرسة.

# ويمكن تلخيص المسؤولية تجاه الموظفات في المدارس القرآنية في التالي:

- الحرص على ربطهن بكتاب الله عز وجل تلاوةً وتدبرًا وتخلقًا.
- العمل على رفع الروح المعنوية للموظفات بالمدارس، وإشعارهن بدورهن الفاعل في العملية التعليمية داخل المدرسة وخارجها.
  - زرع العمل بروح الفريق الواحد فيما بينهن، والقدرة على التغلب على مشكلات العمل.
- ضرورة قيام القادة بتشكيل فرق عمل، وتوزيع المهام على الموظفات والعاملات بالمدرسة كافة، كل حسب تخصصه للحد من المركزية في اتخاذ القرارات.
- بناء علاقات شفافة أساسها الاحترام والتقدير بين القائدة والموظفات ومشاركتهن في مناسباتهن الاجتماعية التي من شأنها رفع درجة الكفاءة والانتماء.

ويمكن للقيادة التربوية لتحقيق دورها تجاه الموظفات الاستعانة بالأساليب التالية:

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم، باب الإمارة، (ح ١٨٢٨).

- ١ ضرب القدوة.
- ٢ الدورات الشرعية.
- ٣-الدروس العلمية.
- ٤ الخطط العلمية.
- ٥ التنظيم الإداري.
- ٦ التشجيع والتحفيز.
  - ٧- النصح والإرشاد.

## ٣- المسؤولية التربوية تجاه الدارسات:

الانسجام بين الأسرة والمدرسة كبير في عملية البناء التربوي وهو ما يفرض التكامل بينهما؛ فالمدرسة متعلقة متممة لدور الأسرة من خلال المتابعة البنّاءة بينهما، وقد يزيد دور المدرسة أهمية؛ لظروف خاصة متعلقة بطبيعة الأسر أو طبيعة المدرسة.

ولأن المتعلم هو أساس العملية التعليمية، وهو الذي من أجله أنشأ المجتمعُ المدرسة، وقامت الدراسات والأبحاث للوصول إلى أفضل الطرق والنظريات في تربيته وتعليمه وتزويده بالمهارات والمعارف والمعتقدات، والمدارس القرآنية بطبيعتها الخاصة وطبيعة الدارسات فيها تتحمل مسؤوليات خاصة تجاه الدارسات يمكن استمدادها من القرآن والسنة ومن الأهداف الخاصة التي أنشئت من أجلها.

# ويمكن تلخيص المسؤولية التربوية للقيادة التربوية تجاه الدارسات فيما يلي:

- النصيحة لكتاب الله عز وجل بصيانته، ورعاية حفظه، وتعهد علومه.
- إكساب الدارسات أخلاق القرآن الكريم التي من شأنها أن تسمو بالفرد، وتدعم استقرار الأسرة المسلمة.
- التأكد من أن جميع العاملات في المدرسة يقومن بدورهن على أكمل وجه بما يضمن نجاح العملية التربوية للدارسين.

- تزويد الدارسات بالمعارف والخبرات والمهارات التي تضمن تحقق أهدافهن من الالتحاق بالمدارس القرآنية، وربط هذه الأهداف بالله عز وجل.
  - تربية الدارسات تربية إسلامية على منهج أهل السنة والجماعة.

#### ٤ - المسؤولية التربوية تجاه أسر الدارسات:

الأسرة هي أول جماعة يلتحق بها الفرد، وهي المدرسة الأولى للأبناء، منها يتعلم ويتلقى كل شيء حتى تشاركها وسائط أخرى للتربية كرفاق اللعب، والمدرسة، والإعلام، وغيرها من الوسائط التي تختلف في وجودها وقوة تأثيرها على حسب المرحلة التي يمر بها الطفل.

والأسرة هي التي تشكل شخصية أبنائها ليخرجوا فيما بعد لمجتمعهم الأكبر، فإما أن يتسق مع المجتمع - إذا تكامل ما تربى عليه الفرد في أسرته مع ثقافة مجتمعه الأكبر -، وإما أن يحدث التصادم - إذا تعارض ما تربى عليه الفرد في أسرته مع ثقافة مجتمعه الأكبر - فينتصر الأقوى تأثيرًا في الطفل.

ولأهمية الأسرة في إصلاح المجتمع اهتم الكثير من التربويين في مشاركة المدرسة للأسرة في التربية -كما ذكرنا-، بل ذهب البعض إلى أهمية دور المدرسة في تدريب أسر طلابها وتأهيلهم للقيام بدورهم، ولأن المدارس القرآنية تتمتع بأهداف وطبيعة خاصة، ولها دور تربوي ذو صبغة إيمانية خاصة قد لا تشاركها الأسرة فيه؛ إما لانشغال أفرادها، أو لعدم قدرتهم على القيام بمذا الدور؛ فقد يمتد دور المدرسة إلى القيام بالدور كله تجاه الدارسات، بل قد يمتد أكثر إلى تربية الأسرة كليًا بوصفه نوعًا من المسؤولية تجاه المجتمع. وأكدت التجربة أهمية دور المدارس القرآنية في تهذيب حياة الدارسات وأسرهم.

ويمكن إجمال المسؤولية التربوية للمدارس القرآنية تجاه أسر المنسوبين بأنها العمل على استقرار أسر منسوبي المدرسة، وذلك عن طريق:

- تزويدهن بالأخلاق القرآنية التي تضمن تماسك الأسرة.
- تزويدهن بالمعارف والخبرات التي تسهم في تشكيل شخصيتهن المؤمنة بما يحصنهن ضد المشكلات الأسرية المتوقعة.

# ويمكن للقيادة التربوية الاستعانة بالأساليب التالية:

- ١ الدروس العلمية.
- ٢ اللقاءات المفتوحة.
- ٣- النشرات التربوية.
- ٤ الرسائل الدعوية والتثقيفية.
  - ٥ المسابقات العلمية.
  - ٦- القراءات الموجهة.

#### ٥ - المسؤولية التربوية تجاه المجتمع:

المؤسسات التربوية لا تحمل دورًا تجاه منسوبيها فقط، بل هي مؤسسات تربوية أنشأها المجتمع لإصلاح وتربية المجتمع بالكامل، وهي مؤسسات ارتضاها المجتمع لتكون وسيطًا بين القيم التي ارتضاها؛ والأجيال القادمة، تصبغهم بصبغة المجتمع وعاداته، وتقاليده وقيمه - مهما كانت عاداته وتقاليده وقيمه - فلا يتوقف دورها على إكساب منسوبيها مهارات ومعارف فقط.

وفي المدارس القرآنية المهمة أكبر وأسمى؛ فقد أقامها المجتمع لتربية الطلاب تربية قرآنية، فجمعت بين سمو الهدف في الدنيا وعظم الأجر في الآخرة، وحملت على عاتقها المسؤولية تجاه الأسرة والمجتمع والخالق عز وجل. فالقيادة التربوية في المدارس القرآنية بموجب مكانها تحمل المسؤولية تجاه المجتمع الذي أنشأها من خلال

# التالي:

- ربط أحداث الواقع بالقرآن الكريم، والعمل على زرع الإيمان في نفوس المنسوبات وسلوكهن بما يضمن إعدادهن للعمل بالدور المطلوب منهن في المجتمع بما يضمن الحفاظ على الهوية الإسلامية للمجتمع واستقراره.
- تزويد المنسوبات بالمهارات والمعارف والمعتقدات التي تمكنهن من التعامل مع الآخرين بالعدل والإحسان، والعمل على إصلاح المجتمع بالتعاون مع أفراده والحفاظ عليه.



مجالات المسؤولية التربوية في المدارس القرآنية: المسؤولية التربوية بحاه الخالق، المسؤولية التربوية بحاه العاملين، المسؤولية التربوية بحاه الدارسات، المسؤولية التربوية بحاه المجتمع.



قاربي بين المسؤولية التربوية تجاه العاملين والمسؤولية التربوية تجاه الدارسات من وجهة نظرك.

\* \* \*

#### الموضوع الثالث

### وسائل تعزيز المسئولية التربوية



#### سؤال تمهيدي: ما المقصود بالتعزيز من وجهة نظرك؟

من المألوف لدينا أنا نثيب - بوصفنا معلمين أو والدين ورؤساء وقادة - على السلوك الصحيح أو المرغوب فيه، ونعاقب على السلوك الخاطئ أو غير المرغوب فيه، ونحن في هذا كله نهدف إلى التحكم في السلوك المرغوب حتى يتكرر والسلوك غير المرغوب ليتلاشى (١).

### مفهوم التعزيز:

- هو عملية تدعيم السلوك المناسب، أو زيادة احتمالات تكراره في المستقبل بإضافة مثيرات إيجابية، أو إزالة مثيرات سلبية بعد حدوثه، وله أثر إيجابي من الناحية الانفعالية أيضًا حيث يؤدي التعزيز إلى تحسين مفهوم الذات، وهو أيضًا يستثير الدافعية، ويقدم تغذية راجعة بناءة.
- وبالرغم من أن التعزيز من أكثر أساليب تعديل السلوك الإنساني فاعلية إلا أن ذلك لا يعني استخدامه عشوائيًا، فالتعزيز الفاعل هو التعزيز المشروط الذي يتوقف على طبيعة السلوك، من خلال تعزيز السلوك المناسب وعدم تعزيز السلوك غير المناسب.

## أهمية التعزيز:

تبرز أهمية التعزيز من خلال زيادة التعلم، وتحقيق السلوك المطلوب والمخطط له للدارسين والعاملين.



قاربي بين أنواع التعزيز المختلفة موضحة كيفية استخدامها داخل المدارس القرآنية.

<sup>(</sup>١)أ.د فؤاد أبو حطب- أ.د آمال صادق، علم النفس التربوي،٢٠١٣، مكتبة الأنجلو مصرية،القاهرة،ص٤٦٧.

# أولاً: التربية الذاتية وتعزيز المسؤولية التربوية:

إن رسالة الإسلام في مجملها تربوية أتت بالخير للناس، لإخراجهم من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، قادت المسلمين الأوائل -حينما التزموا بما فيها من تعاليم -إلى سيادة العالم أجمع.

والمتأمل في واقع المسلمين المعاصر يرى ما آلت إليه الأمة الإسلامية من ضعف في مجالات الحياة المختلفة، والمشكلة ليست في العدد أو الموارد إنما في الإنسان؛ فإذا أردنا أن نغير واقعنا نحو الأفضل فلا بد من اللجوء إلى التربية الذاتية المستمدة من فكرنا التربوي الإسلامي، فأول مسؤوليات الإنسان في الدنيا هي نفسه، وأول ما يحاسب عليه في الآخرة هي نفسه، ومن ثم فكان لازمًا عليه أن يعتني بتربيتها وإصلاحها ليسعد في الدنيا والآخرة.

#### ■ النفس البشرية وقابلية التغير:

معرفة خصائص النفس البشرية يعد سبيلاً مهمًا في تفذيبها، ومن أبرز خصائصها قابلية التغيير، وهو ما سيجده المتتبع لنصوص القرآن والسنة، حيث إن قابلية التغيير هي المنطلق الأساس في التربية بصفة عامة والتربية الذاتية بصفة خاصة.

وقد اختلف العلماء في الصفات السلوكية والأخلاق هل هي حِبِليَّة أو مكتسبة؟ أم أن بعضها مجبول عليه الإنسان وبعضها الآخر مكتسب؟ فلا اختلاف على قدرة الفرد العاقل على تغيير أخلاقه وسلوكياته، وهو ما أضفى للنفس البشرية تلك الخاصية، ويكون التغير في صورتين إما إيجابية -وتتمثل في التحول من الطاعة إلى المعصية -.

#### مفهوم التربية الذاتية:

هو الجهد الذي يبذله الإنسان من خلال أعماله الفردية، أو من خلال تفاعله مع برامج عامة وجماعية لتربية نفسه.

## ■ لماذا التربية الذاتية؟<sup>(۱)</sup>

# (١) مبدأ المسؤولية الفردية:

## (٢) الحساب الفردي يوم القيامة:

قال عز وجل: ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمَا لَا تَجَزِي نَفْسُ عَن نَفْسِ شَيْءًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا تَنفَعُهَا شَفَعَةٌ وَلَا مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبُدًا ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَنِ عَبُدًا ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَرُدًا ۞ ﴾ [مريم: ٩٣ - ٩٥].

وقال ﷺ: ((ما منكم من أحد إلا سيكلمه ربه ليس بينه وبينه ترجمان؛ فينظر أيمن منه فلا يرى إلا ما قدم من عمله، وينظر تلقاء وجهه فيرى النار تلقاء وجهه؛ فاتقوا النار ولو بشق تمرة))<sup>(۱)</sup>.

## (٣) الإنسان أعلم بنفسه:

إن الإنسان أعلم بمداخل نفسه، وأعلم بجوانب الضعف والقصور فيها، ومن هنا فهو الأقدر على التعامل مع نفسه وإصلاحها.

## (٤) البرامج الجماعية تفتقر إلى تفاعل الفرد معها:

تتاح للإنسان مناسبات وفرص جماعية تحقق له قدرًا كبيرًا من الاستفادة، لكنه لا يمكن أن يستفيد

<sup>(</sup>١) مُحَّد بن عبدالله الدويش، لماذا التربية الذاتية، موقع المربي.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التوحيد، (ح ٧٥١٢).

منها ما لم يتفاعل معها، قال عز وجل: ﴿ أَنَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَسَالَتَ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَأَحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبِدًا تَلِيَّا وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِعَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدٌ مِّتْلُهُ وَكَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحُقَّ وَٱلْبَطِلَ فَأَمَّا ٱلزَّبِدُ وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِعَآءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَعِ زَبَدٌ مِّتْلُهُ وَكَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ۞ ﴾ [الرعد: ١٧]، فَيَمْكُنُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ ۞ ﴾ [الرعد: ١٧]، فالماء النازل من السماء واحد، لكن الأودية تتفاوت فيما تحمله منه؛ فكل واد يحمل على قدر سعته، وهكذا القلوب تتفاوت بما تتلقاه من وحي الله جل وعلا، وتتفاوت في أثر هذا الوحي عليها كما تتفاوت هذه الوديان.

ويحدثنا القرآن الكريم عن نماذج من نتاج تخلف التربية الذاتية، قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ ٱللّهُ مَثَلًا لِلّآنِينِ كَفَرُواْ ٱمْرَأَتَ نُوحٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ كَانتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَلِحَيْنِ فَخَانتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِياً عَنْهُمَا مِنْ وَحَدِينِ اللّهِ شَيْعًا وَقِيلَ ٱدْخُلَا ٱلنّارَ مَعَ ٱلدّخِلِينِ ۞ ﴿ [التحريم: ١٠]، لقد كانتا هاتان المرأتان زوجتين لنبين من أنبياء الله، ولا بد أن نوحًا ولوطًا عليهما السلام بذلا معهما جهدًا في دعوتهما إلى الدخول في دين الله تعالى، ولكن حين لم يكن منهما مبادرة ذاتية لم ينتفعا بذلك الجهد وتلك الدعوة والتربية. ويبذل الرسول ﷺ جهده مع عمه أبي طالب حتى عند مرض الموت، وحين لم يكن من أبي طالب مبادرة ذاتية لم يستفد من الجهد الذي بُذل له.

## (٥) تجاوز سلبيات المربي ومؤسسات التربية:

حينما يكون المتربي مجرد ظل لغيره، فإنه سيحمل سلبيات من يربيه، بالإضافة إلى سلبياته هو، وحين يعتني بتربية نفسه تربية ذاتية، فإنه سيتجاوز كثيرًا من سلبيات من يربيه والمؤسسات التربوية، لتبقى لديه سلبياته وجوانب قصوره الشخصية فقط.

#### مبادئ التربية الذاتية في الإسلام:

يزخر القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة بالعديد من المبادئ والأسس التي تيسر للفرد وللمجتمع تحقيق أهدافهم وتطلعاتهم، ومن ضمن هذه المبادئ مبادئ التربية الذاتية.

ومبادئ التربية الذاتية تستثير واعظ الله في قلب كل فرد للمبادرة إلى فعل الطاعات، وترك المنهيات، بجميع أنواعها، أي أنها لتربية ذاته وتزكيتها وتقويمها.



-التعزيز: هو عملية تدعيم السلوك المناسب، أو زيادة احتمالات تكراره في المستقبل.

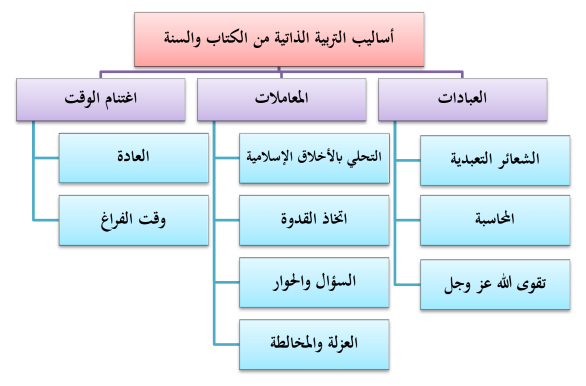
- الذات: متعلقة بالكائن البشري جسمًا وعقلاً وروحًا، وتعبر عن فهم الفرد لنفسه وما حوله وقابلة للنمو والتغير.

-التربية الذاتية من المبادئ والأسس التي تيسر للفرد وللمجتمع تحقيق أهدافهم وتطلعاتهم.



وضحي لماذا التربية الذاتية للدارسات من وجهة نظرك.

#### أساليب التربية الذاتية من الكتاب والسنة:



قسم الباحثون التربويون أساليب التربية الذاتية من الكتاب والسنة إلى عدة تقسيمات، نذكر منها إجمالاً: (١) ما يتعلق بالعبادات:

#### - الشعائر التعبدية:

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللّهَ يَخُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ عَنْ وَجِلَ إِللهِ عَنْ وَجِلَ إِللهِ عَنْ وَجِلَ إِللهِ يَخُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ عَنْ وَجِلَ إِللهِ عَنْ وَجِلَ إِللهِ عَنْ وَجِلَ اللهِ عَنْ وَجِلَ اللهِ عَنْ وَجِلَ اللهِ وَفِيهُ حَيَاةُ القلوب، وتزكية النفوس، وزيادة الإيمان، وفي ممارسة الشعائر التعبدية -وفق المنهج الذي ارتضاه الله عز وجل إحكام للصلة بين العبد وربه، وترسيخ للإيمان في نفسه.

وأهم ما يتقرب به العبد المؤمن لله عز وجل هي الفرائض؛ وهي القدر المشترك بين جميع عباد الله المؤمنين، ثم بعد ذلك تأتي النوافل التي يتفاوت فيها الناس، ولا مجال هنا لذكر أنواعها وأدلتها بالتفصيل.

#### - المحاسبة:

ينبغي أن يضع الفرد المسلم المحاسبة نصب عينيه استعدادًا للسؤال، وترقبًا لما بعده من أهوال، والمحاسبة هي ذلك الميزان الدنيوي الذي يضعه الفرد المسلم أمامه ليل نهار ليصحح مساره، ويعدل سلوكه قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُر نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر: ١٨].

ولأهميتها في تربية الفرد والأمة اهتم الباحثون في مجال التربية الإسلامية بالحديث عنها وعن دورها، وقسموها إلى عدة تقسيمات، ولعل تقسيم ابن القيم رحمه الله من أفضل التقسيمات حتى أن بعض التربويين الغربيين أخذها وأعاد صياغتها تحت مسميات عديدة بما يتناسب مع معتقداتهم، وقد قسم ابن القيم المحاسبة إلى:

- النوع الأول: ما يقع عند أول همِّ الفرد وإرادته، وقبل أن يبادر بعدُ بالعمل، حتى يتبين له رجحانه على تركه.
  - النوع الثاني: محاسبة النفس بعد العمل، وهو ثلاثة أنواع:
  - محاسبتها على طاعة قصرت فيها، فلم تؤدها كما ينبغي.
    - محاسبتها على عمل كان تركه خيرًا لها من فعله.
    - محاسبتها على الأمور المباحة والمعتادة لم فعلتها.

## تقوى الله عز وجل:

قال تعالى: ﴿ يَمَا يُشُهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَقُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيدًا \* يُصْلِحْ لَكُمُ أَعْمَلَكُمُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ فَانَ فَوْلًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠ - ٧١]، فالعلاقة بين تقوى الله عز وجل والتربية الذاتية قوية ومترابطة، ومن فوائد هذا الأسلوب أن ينشأ داخل حس الفرد رقابةً ذاتية تشعره بالمسؤولية المطلقة أمام الله عز وجل.



قاربي بين العبادة والمحاسبة وتقوى الله ودور كل واحدة منها في التربية الذاتية.

#### (٢) المعاملات الإسلامية:

#### - التحلى بالأخلاق الإسلامية:

قال رسول الله ﷺ: ((إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه درجة الصائم القائم))(۱)، ولا يخفى أثر الأخلاق في بناء الأمم والأفراد، وبسبب سوء الأخلاق انحارت الكثير من الأمم السابقة انحارت واختفت من وجه الأرض.

وقسَّم الباحثون الأخلاق والسلوكيات إلى فردية واجتماعية؛ الفردية محورها الفرد ذاته كالطموح والرضا والصبر وغيره، والاجتماعية يشترك فيها اثنان على الأقل كالتعاون والإيثار وغيرهما.

#### - اتخاذ القدوة:

مهما امتلك الفرد من قدرات وطاقات وأساليب معِينَة على التربية الذاتية فلا يمكن أن يستغني عن القدوة من بني جنسه، يتخذه هاديًا ومرشدًا.

وأثبتت الدراسات مدى قوة تأثير القدوة في نفس الأفراد مهما بلغت أعمارهم، وأرجعت ذلك لعدة أسباب لعل أهمها أن الإنسان بطبعه ميال إلى التقليد والمحاكاة.

وقسم البعض الاقتداء من حيث درجة اتباع المقتدي بالمقتدى به إلى:

- الاقتداء التام: وفيه يتبع المقتدي المقتدى به اتباعًا تامًا، فتذوب شخصيته فيه تمامًا.
  - التقليد الجزئي: وفيه يقتدي المقتدي ببعض أفعال المقتدى به أو أقواله.

كما يمكن تقسيم الاقتداء من حيث المقتدى به إلى:

الاقتداء بالنبي ﷺ، قال تعالى: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا ۞ ﴾ [الأحزاب: ٢١].

- الاقتداء بسلف الأمة.
- الاقتداء بمن يستحق أن يكون قدوة في الخير والإصلاح من المعاصرين.

<sup>(</sup>١)سنن أبي داود، باب في حسن الخلق، (ح ٤٧٩٨)، صححه الألباني.

- الاقتداء بالرفقة الصالحة.
- مع مراعاة النقاط التالية:
- نعرض أفعال وأقوال القدوات وأحوالهم على الكتاب والسنة، فما وافقها فيصح الاقتداء به، وما عارضها فلا يصح.
- القدوة في كل المستويات -عدا الاقتداء برسول الله ﷺ تكون بالاحتفاظ بشخصية المقتدي ولا تذوب شخصيته تمامًا في شخصية المقتدى به.

#### - السؤال والحوار:

السؤال مكمل أساس للتربية الذاتية؛ فمهما كانت معارف الفرد فلن يحيط بكل شيء علمًا، ومن عرف أشياء جهل الكثير، وسكوت الإنسان على جهله قد يكلفه الكثير والكثير من المتاعب والتجارب الفاشلة، فعلى المسلم أن يسأل متى غابت عنه المعرفة، قال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلُنَا قَبَلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِى الفاشلة، فعلى المسلم أن يسأل متى غابت عنه المعرفة، قال العرفة، قال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلُنَا قَبَلَكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْجِى النَّاسِةِ فَهُ فَمَعَ لُوا النَّهِ مُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ فَمَعَ لُوا النَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

الحوار هو أحد السلوكيات الجماعية التي يشترك فيها اثنان على الأقل، وله في الإسلام ضوابط وقيود تحفظ حق الجميع في الطرح والرد، وتمنع التنازع قدر المستطاع، وتضمن تناقل المعرفة بين المتحاورين.

#### - العزلة والمخالطة:

اختلف العلماء على الترجيح بين العزلة والمخالطة؛ فذهب البعض إلى تفضيل العزلة على المخالطة، وذهب غيرهم إلى تفضيل المخالطة على العزلة، ولعل الأمر يختلف باختلاف الأفراد فمنهم من تصلحه العزلة ومنهم من تصلحه المخالطة، كما تختلف باختلاف الجماعة فمنهم من يصلح اعتزالهم، ومنهم من تصلح مخالطتهم، كما تختلف باختلاف الزمان فحينًا تصلح العزلة وحينًا لا تصلح.

وعمومًا على الفرد أن يخالط من يستقيم معهم دينه، ويتعلم منهم، وترتفع بمم همته في الخير.

#### (٣) اغتنام الوقت:

#### - العادة:

تعرف العادة بأنها ميل نفسي مكتسب للتكرار والقيام بذات الأعمال السلوكية، وهي درجة يصل إليها الفرد بتكرار السلوك وتحوله من القيام به بوعى إلى اعتياده وتحوله إلى "اللاوعى".

وعلى الفرد الذي يسعى إلى تربية نفسه تربية ذاتية أن يصبر على نفسه ويجاهدها، ففي البداية قد ينجح مرة وقد يفشل مرة حتى تعتاد نفسه الأفعال السوية، والسلوك المرغوبة.

#### - وقت الفراغ:

الفراغ هو الوقت الذي يكون صاحبه خاليًا من كل المشاغل أو الالتزامات فيملؤها بما يريد، وهو الوقت الذي يكون صاحبه غير ملزم بشيء معين تجاه نفسه أو تجاه الآخرين، وقد أولى الإسلام اهتمامًا بالغًا بوقت الفراغ، ووجه إلى حسن اغتنامه، فقد قال رسول الله على: ((اغتنم خمسًا قبل خمس.. وذكر منها فراغك قبل شغلك)) (۱) وقال هي: ((نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة والفراغ)) (۱)، ويمكن اغتنام وقت الفرغ في الإسلام بوسائل متعددة سواء المفيدة، أو حتى باللهو المباح شرعًا.

قارين بين التحلي بالأخلاق الإسلامية، واتخاذ القدوة، والسؤال والحوار، والعزلة والمخالطة، موضحة كيف يمكن الاستفادة منها في مدرستك القرآنية.



#### دور القيادة التربوية في تعزيز التربية الذاتية:

هناك ندرة في الأبحاث والدراسات العلمية التي تناولت دور القيادات التربوية في تعزيز التربية الذاتية في المؤسسات التربوية عكس التي تناولت التربية الذاتية، إلا أنه يمكن المزج بين دور القيادة التربوية وأساليب التربية الذاتية للوصول إلى دور القيادات التربوية المرتقب في تعزيز التربية الذاتية على النحو التالي:

<sup>(</sup>١)السنن الكبرى للنسائي، كتاب المواعظ، (ح ١١٨٣٢)، صححه الألباني.

<sup>(</sup>٢)صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب ما جاء في الرقاق وأن لا عيش إلا عيش الآخرة، (ح ٦٤١٢).

- استثارة دافعية المنسوبات على التغيير وأهميته.
- قيادة الدارسات للثقة بالله تعالى، وبث روح الأمل على قدرتهن على التغيير.
- العمل على إحياء مفهوم التربية الذاتية لدى المنسوبات، وتزويدهن بالإطار المعرفي لها، وأساليبها النظرية.
  - الاهتمام بالتربية على مبدأ الجدية في الحياة.
  - توجيه المنسوبات إلى إتقان العبادة بروحها وشكلها.
    - تدريب المنسوبات على التقويم والمحاسبة الذاتية.
  - تزويد المنسوبات بالمعارف والخبرات والمهارات المتعلقة بتقوى الله عز وجل.
- تدريب المنسوبات على التخلق بأخلاق الإسلام، ومجاهدة النفس داخل المدرسة وخارجها حتى يتحول التخلق إلى عادة سلوكية.
- استحضار نماذج للقدوة الحسنة في تزكية النفس وتربيتها، وتقديمها في جو مناسب للمنسوبات وفق المواقف الطبيعية.
- العمل على اهتمام المدرسة بالسلوك بتهذيب النفس وتزكيتها من خلال المسابقات والمحاضرات والمخاضرات والمناقشات التي تشجع المنسوبات على الحوار والسؤال.
  - تدريب المنسوبات على المخالطة والعزلة وفق الضوابط الشرعية.
  - تزويد المنسوبات بالمعارف عن طرق تنظيم وقت الفراغ، وتدريبهن على إدارة ذلك ذاتيًا.



قاربي بين أساليب التربية الذاتية من الكتاب والسنة موضحًا كيفية الاستفادة من كل أسلوب من هذه الأساليب في المدارس القرآنية من وجهة نظرك.

# ثانيًا: القدوة وتعزيز المؤولية التربوية:

أعظم أساليب التربية يتمثل في القدوة الحسنة، فالتربية الدائمة على هذا الأساس، وهو ما أثبتته الدراسات والأبحاث، فلا بد للطفل من قدوة في أسرته ووالديه لكي يتشرب منها منذ طفولته، ولا بد للطالب من قدوة في مدرسته لكي يحب العلم، ولا بد للناس عمومًا من قدوات في مجتمعهم؛ لذلك لا بد أن تكون سيرة النبي على جزءًا لا يتجزأ من منهج التربية في المجتمع الإسلامي عبر وسائطه المتعددة.

#### منزلة التربية بالقدوة:

قد يكون أسلوب التربية بالقدوة أسلوبًا أصليًا مستقلاً بذاته في إيصال كثير من الأخلاق، وقد يكون مكملاً للوسائل الأخرى ومؤيدًا لها، فقد ثبت أن النبي الله أمر الصحابة بالإفطار في رمضان يوم الفتح، فتردد بعض الناس، فدعا بقدح من ماء فرفعه حتى نظر الناس إليه ثم شرب.

فقد روى جابر بن عبدالله أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ خرج عامَ الفتحِ إلى مكةَ في رمضانَ، فصام حتى بلغ كراعَ الغميم، فصام الناسُ، ثم دَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاءٍ فَرَفَعَهُ حَتَّى نَظَرَ النَّاسُ إِلَيْهِ ثُمَّ شَرِبَ. فقيل لهُ بعد ذلك: إنَّ بعض الناسِ قد صام! فقال: ((أولئك العصاةُ. أولئك العصاةُ))(۱)، فجمع بين القول والفعل، والجمع بين الأمرين هو جوهر القدوة الحسنة.

## ■ أدلة أهمية اعتماد هذا الأسلوب:

من أبرز الأدلة التي تبين أهمية أسلوب القدوة قوله عز وجل: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُوْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أُسُوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللَّهَ كَثِيرًا شَ ﴾ [الأحزاب: ٢١]، فالآية الكريمة بينت لنا المثل الأعلى الذي ينبغي أن نقتدي به، وهو الرسول ﷺ، فإنه -ولا شك- كما كان هاديًا بقوله كان أيضًا هاديًا بفعله، فينبغي على المسلم أن يقتدي به في كل حياته، ففي العبادات -على سبيل المثال- يقول ﷺ: ((ارجعوا إلى أهليكم فكونوا فيهم، وعلِّموهم ومروهم، وصلُّوا كما رأيتموني أُصلِّي، فإذا حضرتِ الصلاةُ

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم، كتاب الصيام، باب جواز الصوم والفطر في شهر رمضان للمسافر في غير معصية إذا كان سفره مرحلتين أو أكثر، وأن الأفضل لمن أطاقه بلا ضرر أن يصوم ولمن يشق عليه أن يفطر، (ح ١١١٤).

فَلْيُؤذِّنْ لَكُم أَحَدُكُم، ولْيؤمُّكُم أكبرُكُم))(١)، وفي السلوك يأمرنا الله بالاقتداء به فيقول جل وعلا: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيرٍ ﴾ [القلم:٤].

ومن الأدلة المرشدة إلى أهمية هذه الوسيلة وخطورتها قوله عز وجل: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴾ [الصف:٣٠]، فإن من حِكَم النهي الحذر من مخالفة القول العمل، وهو مخالف لمعنى القدوة الحسنة، ولما قال الرسول ﴿ : ((اجْعَلُوا مِنْ صَلَاتِكُمْ فِي بُلُوتِكُمْ وَلَا تَتَّخِذُوهَا قُبُورًا))(٢)، رمى إلى مقاصد أظهرها أن يقتدي الأولاد الصغار الذين لا يؤتى بحم إلى المسجد بآبائهم، وبما يؤكد ذلك قول النبي ﴿ : ((مَنْ قَالَ لِصَبِي تَعَالَ هَاكَ، ثُمُ لَمْ يُعْطِهِ فَهِي كَذْبَةً)) (٣)، وفي هذا التحذير من القدوة السيئة ولأهمية موضوع الاقتداء أيضًا بيَّن لنا الرسول ﴿ من هم أولى أن يقتدى بحم بعده، فذكر خلفاءه وأفضل أصحابه أبا بكر وعمر رضي الله عنهما، قال ﴿ : ((اقْتَدُوا بِاللّذينِ مِنْ بَعْدِي أَيِي بَكُر وَعُمَرَ))(؛).

## دواعی الاقتداء:

الاقتداء في الإنسان فطرة وجبلة، فهو يولد جاهلاً لا يعلم شيئًا، ثم يشرع في تعلُّم ما يراه، وما يسمعه شيئًا فشيئًا؛ لذلك نجد الطفل يراقب سلوك الكبار، ويقتدي بحم بعد ذلك مباشرة، فالاقتداء هو الطريق الأول والسابق للتلقي، ويؤكد ذلك سلوك الطفل الصغير حين يشرع في التكلم، فهو يكرِّر من الكلام ما يسمع سواء فهمه أو لم يفهمه، وقد قال العلماء منذ القدم: "إن الطبع لص"، وفسروا ذلك أن مجرَّد المخالطة داعية إلى الاقتداء ولو من غير قصد أو شعور، ومن طبيعة البشر وفطرتهم التي فطرهم الله عليها تأثرهم بالمحاكاة والقدوة أكثر من تأثرهم بالقراءة والسماع، ولا سيما في الأمور العملية.

<sup>(</sup>١) سنن الدارمي، كتاب الصلاة، باب من أحق بالإمامة (ح ١٢٨٨)، صححه الألباني.

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم، كتاب باب (استحباب صلاة النافلة في بيته وجوازها في المسجد)، (-77).

<sup>(</sup>٣) الجامع في الحديث لابن وهب، باب العزلة، ١٤٥.

<sup>(</sup>٤)سنن الترمذي، باب مناقب أبي بكر، (ح ٣٦٦٢)، صححه الألباني.

#### ومن دواعي الاقتداء الفطرية:

- المحبة: وقد قال الله تعالى في آية الامتحان: قال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُرُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُنتُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللَّهُ عَنُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ آل عمران: ٣١].
  - اعتقاد الكمال والأفضلية في الشخص المقلّد.
- القهر والغلبة للمقتدى له: قرر ذلك واضع علم الاجتماع ابن خلدون، وجعله قاعدة مطردة بين الدول الغالبة والمغلوبة -والتاريخ والواقع يصدقانه-، وصدق هذا لا يختص بالدول والشعوب بل يتعدى إلى الأفراد.
  - الغبطة: وهي بمعنى المنافسة في الخير.

وكل هذه الدواعي موجودة بين المتعلم ومعلمه، أو الولد ووالده، وإن كان أقواها هو دافع المحبة واعتقاد الكمال والأفضلية.

وقد عنيت البحوث التربوية والنفسية بمجال القدوة وأعطتها اهتمامًا بالغًا وتناولتها من خلال ثلاثة محاور:

الأول: كيف نختار القدوة لطلابنا؟

والثاني: كيف نقدم هذه القدوة؟

والثالث: بعد تقديم القدوة.

ولعل أبرز النتائج لتلك البحوث يمكن حصرها فيما يلي:

## أولاً: فيما يتعلق باختيار القدوة:

- يجب قبل تقديم القدوة تنمية الثقة بالقدرة على التغيير.
- لا يُكتفى بتجهيز نموذج واحد للقدوة -وخاصة مع الكبار-، ولكن يجب تنويعها بما يغطي أكبر قدر ممكن من مجالات الحياة.
- يفضل أن تقدم القدوة بوصفها نموذجًا في التربية الذاتية في -كل المجالات السابق ذكرها في التربية الذاتية -كل المجالات السابق ذكرها في التربية الذاتية يحيث يحتذي بما المقتدي في جوانب حياته كافة.

- يجب أن تكون القدوة مناسبة لجنس المقتدي وعمره.
- يجب عند اختيار القدوة الاهتمام بتكوين جانب معرفي كبير عن جوانب حياتها كافة.

#### ثانيًا: فيما يتعلق بتقديم القدوة:

- يجب أن تكون سلوكيات القائمين على المؤسسة التربوية تعكس سلوك نموذج القدوة المقدم، فلا يأتى بسلوك يخالف السلوك المطلوب.
  - ربط المقتدي بالقدوة معرفيًا ووجدانيًا في آن واحد، مع عدم المغالاة.
  - يجب أن تُقدم القدوة في سياق طبيعي، وألا يتكلف المربي في عرض القدوة في كل موقف تعليمي.
    - يجب تقديم القدوة في كل المستويات، ولا يُكتفى بمستوى واحد للقدوة.
      - توضيح أثر سلوك القدوة على المقتدى به في الحياة للفرد والمجتمع.
        - توضيح أثر سلوك القدوة على المقتدى به في الآخرة.

#### ثالثًا: بعد تقديم القدوة:

- يجب التدريب على التقييم الذاتي للنفس لقياس مدى التقدم في الاقتداء.
- يجب التدريب على التحسين المستمر (كميًا-كيفيًا)، فعلى سبيل المثال: إن كان القدوة رسول الله يكون التحسين كميًا بحيث نقتدي في مواقف أكثر، وإن كان القدوة في مجال نقتدي بأكثر من مجال، وهكذا.

# الخلاصة - قد يكون أسلوب التربية بالقدوة أسلوبًا أصليًا وقد يكون مكملاً للوسائل الأخرى في التربية.

- من دواعي القدوة: المحبة، اعتقاد الكمال والأفضلية في الشخص المقلّد، القهر والغلبة للمقتدى له، الغبطة.
  - عنيت البحوث التربوية والنفسية بمجال القدوة وأعطتها اهتمامًا بالغًا.



دور القيادة التربوية قبل تقديم القدوة:

- 1
- **٢**
- -٣

دور القيادة التربوية أثناء تقديم القدوة:

- 1
- **٢**
- -٣

دور القيادة التربوية بعد تقديم القدوة:

- 1
- **٢**
- -٣

\* \* \*

#### ملف الإنجاز:

- (۱) قومي بإجراء بحث علمي حول التربية بالقدوة وأثرها في زراعة القيم التربوية في المؤسسات التربوية من وجهة نظر كل من المعلمة والدارسة والأسرة دراسة مقارنة.
  - (٢) قومى بإجراء دراسة عن أثر وسائط التربية المختلفة في سلوك الطالبات في مؤسستك التربوية.
    - (٣) ناقشى دور الإعلام في التربية من وجهة نظر معلمات مدرستك.
  - (٤) ناقشي الفارق بين الحوافز والدوافع موضحة أثر كل منهما على الدارسات من وجهة نظرك.

#### مصادر التعلم:

- (۱) رسالة ماجستير "ملامح التربية الذاتية في ضوء الفكر التربوي دراسة تحليلية" إعداد ربا عبد الرحمن، الجامعة الإسلامية بغزة كلية التربية قسم أصول التربية ٩٠٠٠.
- (٢) رسالة ماجستير المسؤولية التربوية للأسرة في تحقيق الأمن الفكري، سعدي مُحَّد الصالح، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، كلية الدعوة وأصول الدين ١٤٢٨ه.
- (٣) رسالة ماجستير "رؤية إسلامية لدور بعض المؤسسات التربوية في الوقاية من خطر المخدرات" أميرة مُحَدَّد ياسين، جامعة أم القرى، كلية التربية بمكة المكرمة ١٤١٣ه.
- (٤) رسالة ماجستير" دراسة ناقدة لأساليب التربية المعاصرة في ضوء الإسلام " فتحية عمر رفاعي، جامعة أم القرى قسم التربية ١٤٠١هـ.

#### التقويم:

- (١) وضحى خصائص المسؤولية في الإسلام.
  - (٢) وضحي أسس المسؤولية في الإسلام.
  - (٣) اذكري مجالات المسؤولية في الإسلام.
- (٤) قاربي بين مسؤولية الأسرة ومسؤولية المدرسة في التربية.
  - (٥) وضحى المقصود بالتعزيز وأنواعه وأهميته في التربية.
    - (٦) قاربي بين أساليب التربية الذاتية في الإسلام.
      - (Y) قاربى بين التربية الذاتية والتربية بالقدوة.
- (٨) استدلي من السيرة النبوية على أساليب النبي على في تعزيز السلوك المرغوب فيه.
- (٩) (قدم النبي على القدوة في الكثير من المواقف التربوية) دللي على ذلك مستشهدة لما تقدمي.
- (١٠) للتربية وسائط متعددة قاربي بين الإعلام والمدرسة ثم وضحي كيف يمكن الاستفادة من الإعلام في تطوير دور المدرسة.

\* \* \*

| ملاحظاتي |  |  |  |  |
|----------|--|--|--|--|
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |
|          |  |  |  |  |

الوحدة التانية

القيادة التربوية والتخلق بالقرآن

# أهداف الوحدة:

# يُتوقع من الدَّارسة بعد انهائها هذا المحور أن:

- توضح مفهوم التخلق بالقرآن الكريم.
  - تشرح ثمرات التخلق بالقرآن الكريم.
- تشرح دور القيادة التربوية في تعزيز أخلاق القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.
  - تناقش مهارات البناء العلمي في المدرسة القرآنية.
  - تناقش مهارات البناء التعبدي في المدرسة القرآنية.
  - تناقش مهارات البناء الدعوي في المدرسة القرآنية.
  - تظهر اهتمامًا بتعزيز مظاهر التخلق بالقرآن الكريم في المدرسة القرآنية.

# مفرادات الوحدة:

- مفهوم التخلِّق بالقرآن الكريم.
- ثمرات التخلِّق بالقرآن الكريم.
- دور القيادة التربوية في تعزيز أخلاق القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.
  - مرتكزات التخلِّق بالقرآن الكريم:
    - البناء العلمي.
    - البناء التعبدي.
    - البناء الدعوي.

# عدد المحاضرات:

۸ محاضرات.



رغم ما كان يتمتع به العرب من أخلاق كريمة كالشجاعة والكرم والنخوة، إلا أن الجاهلية غلبت عليهم، فساد فيهم القتل والسلب؛ فقد كان الرجل يقتل ابنته فلذة كبده خوفًا من العار وخشية الفضيحة؛ فتبدلت فطرقم، وتغيرت حنيفيتهم.

وفي وسط هذا التخلف والانحطاط الأخلاقي جاء النور السماوي على يد مُحَد الله الذي يعرفون أخلاقه وصفاته حق المعرفة، فارتقت هذه الأمة المغمورة سُلَّم الحضارة، حتى بلغت المجد، وسادت العالم أجمع.

فمكث هذا الرقي إلى ما شاء الله، ثم ابتعدت الأمة عن أخلاق القرآن؛ فبدأت تتهاوى من جديد رويدًا رويدًا، فكان لزامًا على المعنيين بالتربية في الأمة البحث والعمل لعودة هذه الأمة لما كانت عليه في عهد رقيها.

ولما كانت أكبر التطلعات - التي يطمح فيها أفراد المجتمعات - من القائمين على التربية على مستوياتهم كافة؛ هي صبغة أبنائهم بأخلاق مجتمعاتهم، التي تهيئهم لفلسفتهم للحياة، سواء كانت تلك الفلسفة مادية أو روحية؛ كان لازمًا على القائمين على التربية في المجتمعات الإسلامية الاهتمام الأكبر بالأخلاق من منطلق ديني قبل أن يكون يلبي تطلعات أفراد المجتمع - فالباعث داخلي إيماني -، فهو استكمال للقيادة التربوية والمسؤولية التربوية.



ناقشي أخلاق العرب قبل ظهور الإسلام وبعده

#### الموضوع الأول

# مفهوم التخلق بالقرآن الكريم



# اذكري بعض أحاديث نبوية جاءت بلفظ الخُلق ومشتقاته؟

#### مفهوم الأخلاق:

الأخلاق جمع (خُلُق، خُلْق) (١) بضم الخاء واللام، وبضم الخاء وسكون اللام، وهو السجية، ويقال الخلق: هو الدين والطبع والسجية، وحقيقته أنه صورة الإنسان الباطنة، وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة، ويقول صاحب تاج العروس من جواهر القاموس: "الخلق العادة".

الخلق: صفة مستقرة في النفس -فطرية أو مكتسبة-، ذات آثار في السلوك محمودة أو مذمومة؟ "فالخلق منه ما هو محمود، ومنه ما هو مذموم، والإسلام يدعو إلى محمود الأخلاق، وينهى عن مذمومها".

#### علم الأخلاق:

هو علم موضوعه أحكام قِيَمِيَّة تتعلق بالأعمال التي توصف بالحسن أو القبيح.

## الفرق بين الأخلاق والصفات الإنسانية الغريزية:

الصفات الإنسانية هي صفات ملازمة للجنس البشري وكل البشر يتمتع بها ولكن بدرجات متفاوتة، ولا تتميز بخصائص المدح أو الذم كالجوع والعطش، فكل البشر يشعرون بالجوع والعطش وإن كانوا بدرجات متفاوتة، لكنهم يشعرون بها.

والفرق بين الأخلاق والصفات الإنسانية أن الأخلاق لها تأثير قابل للمدح أو الذم كالصدق

<sup>(</sup>١) مُحَّد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح،١٩٨٦، ط١، مكتبة لبنان، بيروت، فصل الخاء باب القاف.

والكذب، وهو ما لا تتميز به الصفات الإنسانية الغريزية.

## أنواع الأخلاق:

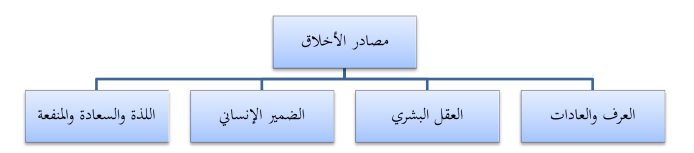
يمكن تقسيم الأخلاق إلى:

- أخلاق حسنة: وهي حسن الأدب والفضيلة؛ كالصدق والشجاعة، والعفة والكرم.
  - أخلاق سيئة: هي سوء الأدب كالكذب والجُبْن.

## مصادر الأخلاق في المجتمعات الغربية:



# كيف يحكم الغرب على خلق معين أنه خلق حسن أو خلق سيع؟



لا تخرج مصادر الأخلاق في المجتمعات الغربية غير الإسلامية عن أربعة مصادر:

#### ١- العرف والعادات:

العرف مجموعة من العادات التي درج الناس عليها جيلاً بعد جيل في مجتمع ما، ورأوا ضرورة احترامها، وعلى أساسها تقوم الحياة، ومن خالفها يعاقبه المجتمع.

ويرى أصحاب هذا المذهب أن المجتمع بأعرافه وعاداته هو مصدر الأخلاق ومقياسها.

#### النقد:

أن العرف متغير وغير ثابت، فهو يختلف باختلاف الزمان والمكان؛ فما كان مألوفًا متعارفًا عليه في القديم قد يتغير ويصبح منكرًا ومستهجنًا عند الناس.

#### فعلى سبيل المثال:

- كان شرب الخمر ووأد البنات عرفًا في الجاهلية، فجاء الإسلام فمنعه وقضى عليه، وكذا السرقة والنهب كانتا سائغتين في بعض الأعراف، فحرمهما الإسلام.
- عرف الرجل الشرقي يختلف عن عرف الغربي، وكذا عرف أهل البادية يباين عرف أهل الحاضرة في بعض جوانبه.

## ٢- العقل البشري:

أصحاب هذا المذهب يرون أن العقل قادر على وضع القانون الأخلاقي الذي يضبط حياة الناس، وينظم تعاملهم أفرادًا وجماعات.

#### النقد:

إذا كانت الأعراف تختلف باختلاف الزمان والمكان، فكذلك العقول تختلف من زمان لآخر، ومن مكان لآخر، ولعقل مكان لآخر، وللعقل حدوده وقدراته والتي هي أيضًا تختلف تنمو وتتطور وتتدهور. وقد تبين قصور العقل على إدراك بعض ما يحيط به، ويدور في فلكه، فكيف يصح أن يكون العقل هو مقياس الأخلاق.

فعلى سبيل المثال: هل تُحدَّد الأخلاق في المجتمعات على أعلى القدرات العقلية لمنسوبيها، أم على أقل القدرات العقلية؟

#### ٣- الضمير الإنساني:

ويقصد بالضمير: القوة الخفية النابعة من نفس الإنسان التي تبين له طريق الخير وتدفعه إلى سلوكه، وتبين له سبيل الشر وتحذره منه، ويشعر الإنسان براحة مع طاعة هذه القوة الخفية، وبتأنيب عند عصيانها، فيرى أصحاب هذا المذهب أن الضمير البشري هو مصدر الأخلاق.

#### النقد:

أحكام الضمائر غير ثابتة، فهي مختلفة بحسب الزمان والمكان؛ فأحكام الضمير لإنسان القرن العشرين تختلف كثيرًا عن أوروبا يختلف عن غيره في أواسط إفريقيا، وغيره في البلدان الإسلامية.

#### ٤- اللذة والسعادة والمنفعة:

ويقصد بذلك مقدار ما يتحقق للفرد من لذة وسعادة فردية عند الالتزام بخلق ما، وقد ذهبت طائفة إلى أن مقياس الأخلاق وميزانها يرجع إلى اللذة والمنفعة؛ فما يحقق اللذة والمنفعة المادية يكون خلقًا، وما يحقق ألما وضررًا ماديًا يكون شرًا يجب تجنبه والبعد عنه، فالفضيلة تدور مع اللذة والمنفعة وجودًا وعدمًا.

#### النقد:

يختلف معيار اللذة والمنفعة من إنسان لآخر، ومن مجتمع لآخر، بل حتى بين الإنسان ومجتمعه؛ فعلى أي أساس تحدد الأخلاق العامة في المجتمع.

فعلى سبيل المثال: إذا كان هناك فرد غير سوي يشعر بلذة وسعادة حين يسرق، فستكون السرقة هنا خلق أقره معيار اللذة والسعادة، وعلى النقيض فهناك طرف آخر تمت سرقته، ولم يشعر باللذة والسعادة، بل بالحزن والقهر.

الخلاصة العرف والعادات، العقل البشري، الضمير الإنساني، اللذة والسعادة والمنفعة؛ أثبتت جميعًا نظريًا وعمليًا أنها لا تصلح أن تكون مصادر للأخلاق في المجتمعات.

## مصادر الأخلاق في الإسلام:



# في المجتمعات الإسلامية ما الذي يحكم على خلق بأنه حسن أو قبيح؟

## ١- القرآن الكريم:

القرآن الكريم هو المصدر الأول للأخلاق، والآيات التي تضمَّنت الدعوة إلى مكارم الأخلاق والنهي عن مساوئها كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدَلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْيِنَ وَيَنْهَى عَنِ اللّهَ عَنْ مساوئها كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾ [النحل: ٩٠]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّ الْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللّهِ مَا لَمُ يُنَزِّلُ بِهِ مسلطانًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ مَا لَا تَعَلَّمُونَ ﴿ ﴾ [الأعراف: ٣٣] إلى غير ذلك. ومما يدلنا على أصالة هذا المصدر تخلُق الرسول عَلَى الله المربين الله عنها بقولها: (كان خلق الرسول عَلَى القرآن)، يقول ابن كثير: "أنَّه قد ألزم نفسه ألا يفعل إلا ما أمره به القرآن، ولا يترك إلا ما نهاه عنه القرآن، فصار امتثال أمر به خلقًا له وسجية، صلوات الله وسلامه عليه إلى يوم الدين "(٢).

#### ٢- السنة النبوية المطهرة:

المصدر الثاني السنة النبوية: والمراد بها ما أضيف إلى النبي على من أقوال وأفعال وتقريرات، وهو ما أمرنا الله عز وجل به فقال: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ عِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَىٰ وَالْمَسَكِينِ الله عز وجل به فقال: ﴿ مَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ عِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَى وَالْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ وَالْمَسَكِينِ السَّبِيلِ كَى لَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ اللَّغَنِيبَآءِ مِنكُمْ وَمَا ءَاتَنكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَدَمُ عَنْهُ فَانتَهُولُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جامع صلاة الليل ومن نام عنها، (ح ٧٤٦).

<sup>(</sup>٢) إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي أبو الفداء عماد الدين، الفصول في سيرة الرسول، ١٤٠١، ط١، مؤسسة علوم القرآن، سوريا، ٢٦٤.

حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكَرَ ٱللّهَ كَانِيَلُ ۞ ﴿ [الأحزاب: ٢١]، وقال جل من قائل عليم: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن تَنزَعْتُم فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرّسُولِ عَلَيْ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن تَنزَعْتُم فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللّهِ وَٱلرّسُولِ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ ۖ فَإِن تَنزَعْتُم فَي وَالْمَوْمِ ٱلْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞ ﴾ [النساء: ٥٩]، وقد اختصر النبي عليه رسالته، فقال: ((إنما بعثت لأتم صالح الأخلاق)) (١).



قاربي بين مصادر الأخلاق في الإسلام ومصادر الأخلاق في المجتمعات غير المسلمة.

## الأخلاق العملية في الإسلام:



# من وجهة النظر هل الأخلاق الإسلامية بين المسلمين فقط؟ وما الدليل على ذلك؟

تميزت الأخلاق في الإسلام بأنها ربطت النظرية بالتطبيق، وجعلت هذه الأخلاق واقعًا حيًا عمليًا في حياة الناس، وضربت المثال العملي على إمكانية تطبيقه من خلال امتثال صاحب الرسالة مُحَد في وأصحابه لهذه الأخلاق؛ فكان التلازم غير المسبوق بين النظرية والتطبيق، وهو ما أعطاها قدرة أكبر على الانتشار والقبول لدى الجميع.

ولأهمية الأخلاق العملية في الإسلام فقد حظيت باهتمام الباحثين، وقسموها إلى عدة تقسيمات، أبرزها:

- أخلاق دينية (أخلاق الإنسان مع ربه عز وجل).
  - أخلاق فردية (أخلاق الإنسان مع نفسه).

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد، ٨٩٥٢، الصحيح الجامع للألباني ٩ ٢٣٤.

- أخلاق أسرية (أخلاق الإنسان مع أسرته).
- أخلاق اجتماعية (أخلاق الإنسان مع مجتمعه).

وقد تناول الباحثون أخلاق النبي ﷺ بالدراسة والتحليل بوصفها أعلى نموذج يقتدي به المسلم في أخلاقه، فتم تقسيمها إلى:

- الأخلاق الإيمانية.
- الأخلاق التعبدية.
- الأخلاق السلوكية.
- الأخلاق الاجتماعية.
- الأخلاق المتعلقة بالنبوة والإمامة.



- الإسلام منهج متكامل، لم يكتف بتنظيم العلاقة بين العبد وربه بل نظم علاقات الأفراد فيما بينهم، وعلاقات المجتمعات فيما بينها في كل زمان ومكان.
- من أراد كمال التعبد لله عز وجل فليؤد ما افترضه الله عليه من العبادات مع التخلق بالأخلاق العملية في الإسلام.

#### الأخلاق بين الجبلية والاكتساب:



## هل الأخلاق جبلية موروثة أو مكتسبة ؟

## قسم الإسلام الأخلاق إلى قسمين:

## الأول: الجبلية من الله عز وجل:

هو عطاء من الله ليس للإنسان سبب فيه إلا أنه هبة من الله عز وجل؛ فقد يكون جبليًا بوراثة أو غيرها من الأمور التي لا يعلمها إلا الله عز وجل، لبلاء أو منّة، وقد يكون غير ذلك، وأدلة ذلك من القرآن الكريم والسنة المطهرة كثيرة منها:

قال تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهْبَ لَكِ غُلَمَا زَكِيًّا ۞ ﴾ [مريم: ١٩]، وقال رسول الله ﷺ للأشج المنذر بن عائذ: ((إنَّ فيكَ خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُما اللهُ الحِلْمُ والأناةُ)). قال: يا رسولَ اللهِ، أنا أَتَخَلَّقُ بحما أم اللهُ جَبَلَنِي عليهما؟ قال: ((بَلِ اللهُ جبلكَ عليهما)). قال: الحمدُ للهِ الذي جَبَلَنِي على حَلَّتَيْنِ يُحِبُّهما اللهُ ورسولُه(١).

## الثانى: المكتسبة بالتربية ومجاهدة النفس:

تدل الكثير من الأحاديث الشريفة على أثر التربية في أخلاق الفرد، منها قوله ﷺ: ((ليسَ (إثَّمَا العلمُ بالتَّعلَمِ)) (٢) فالحلم خُلق يمكن اكتسابه كما أن العلم يمكن اكتسابه بالتعلم، وقوله ﷺ: ((ليسَ الشَّديدُ بالصُّرَعةِ، إثَّا الشَّديدُ الَّذي يملِكُ نفسَهُ عندَ الغضبِ)) (٣)، وقوله ﷺ: ((لا تغضب)) (١).

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود، باب في قبلة الرجل، ٥٢٢٥ (ح ٥٢٥٥)، صححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) المعجم الأوسط، باب من اسمه إبراهيم، (ح ٢٦٦٣)، صححه الألباني.

<sup>(</sup>٣)صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب، (ح ٢١١٤).

<sup>(</sup>٤)صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب، (ح ٢١١٦).

#### الموضوع الثانى

## ثمرات التخلق بالقرآن الكريم



ماذا يكتسب المسلم من ثمرات حين يتخلق بأخلاق القرآن الكريم ؟

#### مفهوم التخلق:

## التخلق في اللغة<sup>(١)</sup>:

- تَخَلَّقَ (فعل): تَخَلَّقَ بِخُلُقِ غَيْرِهِ، أي تَطَبَّعَ بِمَا لَيْسَ مِنْ خُلُقِهِ وَتَكَلَّفَ.
- خَلُق (اسم): وَجَدَ فِي تَخَلُّقِهِ تَصَنُّعًا، وهو التَّطَبُّعُ بِمَا لَيْسَ مِنْ خُلُقِهِ وَتَكَلُّفُ ذَلِكَ.

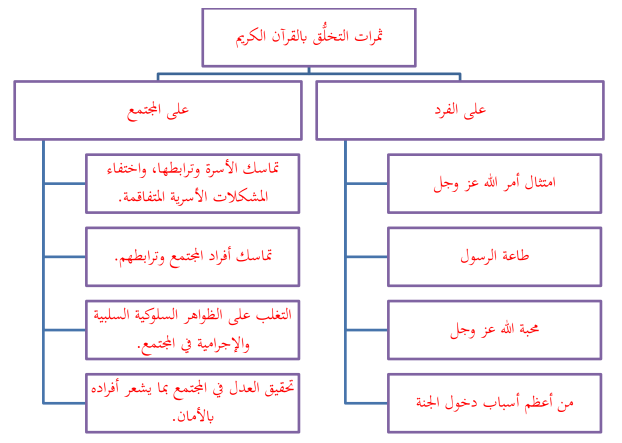
## التخلق في الاصطلاح:

• حمل النفس على التطبع بخلق ليس من خلقها، ومجاهدتها على الاستمرار في ذلك حتى يتحول الخلق إلى عادة سلوكية مستقرة في نفس المتخلق.

## التخلق بأخلاق القرآن الكريم:

هو حمل المسلم نفسه ومجاهدتها على التطبع بأخلاق القرآن الكريم باتباع ما أمره الله به واجتناب نواهيه، سواء فيما يتعلق بالأخلاق (الدينية - الفردية - الجماعية - الأسرية - المجتمعية) حتى تتحول إلى عادات سلوكية دون جهد أو تعب. والتخلق بأخلاق القرآن الكريم له آثاره على الفرد في الدنيا والآخرة، بل على المجتمع كليًا.

<sup>(</sup>١) مُحَدّ بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، مختار الصحاح،١٩٨٦، ط١،مكتبة لبنان، بيروت، فصل الخاء باب القاف.



## أولاً: ثمرات التخلق بأخلاق القرآن الكريم على الفرد:

## ١ امتثال أمر الله عز وجل:

وهناك الكثير من الآيات التي تدعو إلى حسن الخلق، إما ايجابًا، أو نهيًا، أو إرشادًا، فعلى سبيل المثال قال تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَـَفُو وَأَمُر بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجِهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩].

## ٧- طاعة للرسول على:

وردت الكثير من الأحاديث الشريفة التي تدعو إلى حسن الخلق، وتحبيب الناس إليه، ومنها قوله على: ((اتَّقِ اللهَ حيثُ ما كنتَ، وأتبع السيئةَ الحسنةَ تَمْحُهَا، وخالِقِ الناسَ بِخُلُقِ حسنِ)) (۱).

<sup>(</sup>١)سنن الترمذي، باب ما جاء في معاشرة الناس، (ح ١٩٨٧)، صححه الألباني.

#### ٣- سبب لحبة الله عز وجل:

## دلت الكثير من الآيات على محبة الله للمتخلق بأخلاق حسنة معينة، من ذلك:

- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُوْ إِلَى ٱلتَّهُلُكَةِ وَأَحْسِنُوٓا أَ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾ [البقرة: ١٩٥].
- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمَّ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُواْ مِنْ حَوْلِكَ فَٱعْفُ عَلَى اللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُجِبُ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ ﴾ [آل عَنْهُمْ وَالسَّتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُجِبُ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].
- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِن طَآيِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَكُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَّا فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَتِكُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدُلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ فَقَتِكُواْ ٱللَّيْ تَبْغِى حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهَ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدُلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ۞ ﴾ [الحجرات: ٩].

## ٤ - سبب في محبة رسول الله ﷺ:

دلت الأحاديث الشريفة على حب النبي ﷺ للمتخلقين بالخلق الحسن، منها ما جاء في صحيح البخاري يقول رسول اللهِ ﷺ: ((إن مِن أحبِّكم إليَّ أحسنَكم أخلاقًا))(١).

## ٥- من أعظم أسباب دخول الجنة:

سئل رسول الله عن أكثرِ ما يُدخِلُ الناسَ الجنة؟ فقال: ((تقوى اللهِ، وحسنُ الخُلقِ))، وسُئِل عن أكثرِ ما يُدخِلُ الناسَ النارَ؟ فقال: ((الفمُ والفرجُ)) (٢)، بل الفوز بأعلى الجنة لقوله على ((أنا زعيمٌ ببيتٍ في رَبَضِ الجنةِ لَمَن تَرَكَ المِراءَ وإن كان مازحًا، وببيتٍ في وسطِ الجنةِ لَمَن تَرَكَ المِراءَ وإن كان مازحًا، وببيتٍ في أعلى الجنةِ لَمَن حُسُنَ خلقُه)) (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب أصحاب النبي عَلَيْق، باب مناقب عبد الله بن مسعود ١٠٥٥ (ح ٣٧٥٩).

<sup>(</sup>٢)سنن الترمذي، باب ما جاء في حسن الخلق، (ح ٢٠٠٤)، صححه الألباني.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في حسن الخلق، (ح٤٨٠٠)، صححه الألباني.

## ثانيًا: ثمرة التخلق بالقرآن الكريم على المجتمع:

- ١. تماسك الأسرة وترابطها، واختفاء المشكلات الأسرية المتفاقمة.
  - ٢. تماسك أفراد المجتمع وترابطهم.
  - ٣. التغلب على الظواهر السلوكية السلبية والإجرامية في المجتمع.
    - ٤. تحقيق العدل في المجتمع بما يشعر أفراده بالأمان.



شاط قارني بين العبادات والأخلاق في الإسلام مستشهدة بالآيات الكريمة والأحاديث الشريفة.



النشاط ((خدمتُ النَّبي ﷺ عشر سنين، فما قال لي: أف، ولا: لم صنعت؟ ولا: ألا صنعت؟)). استنبطي من الحديث الأخلاق التي يمكن تعلمها وأثرها على الفرد والمجتمع.

\* \* \*

#### الموضوع الثالث

## القيادة التربوية وتعزيز أخلاق القرآن الكريم

## في المدرسة القرآنية

## من وجهة نظرك بوصفك قائدًا هل تعزيز الأخلاق القرآنية في المدرسة مسؤولية المعلم انشاط فقط؟ ولماذا؟



يمكن أن يتضح دور القيادة في تعزيز أخلاق القرآن الكريم إذا اتضح لنا كيف يكتسب الفرد المسلم أخلاق القرآن بداية، ودور القيادة التربوية في ذلك:

## طرق التخلق بالأخلاق الإسلامية:

- ١. تصحيح العقيدة.
  - ٢.الدعاء.
  - ٣. المجاهدة.
  - ٤. المحاسبة.
- ٥.التفكير في الآثار المترتبة على حسن الخلق، وعواقب سوء الخلق.
  - ٦.علو الهمة.
    - ٧. الصبر.
  - ٨. التواصى بحسن الخلق.
  - ٩. قبول النصح الهادف والنقد البناء.
  - ١٠. مصاحبة الأخيار وأهل الأخلاق الفاضلة.

- ١١.قراءة وتدبر القرآن الكريم.
- ١٠. النظر في السنة النبوية المطهرة.
- ١٣. النظر في سير الصحابة الكرام وأهل الفضل والحلم.
  - ٤ ١. مطالعة كتب الآداب الشرعية.
    - ٥ ١ . الاعتبار بحوادث التاريخ.

## ١- تصحيح العقيدة:

العقيدة هي الأصل الذي تبنى عليه الفروع، ولسنا هنا بصدد توضيح المقصود بالعقيدة أو أهميتها، إنما نوضح أن السلوك الإنساني ثمرة لما يحمله الإنسان من معتقد، وما يدين به الفرد، والانحراف في السلوك ناتج عن خلل في ذلك.

والمتفق عليه إجماعًا بأن عقيدة أهل السنة والجماعة تحمل صاحبها على حسن الخلق -مع الناس جميعًا-، وتردعه عن مساوئها.

### ودور القيادة التربوية هنا:

- -العمل على تصحيح عقيدة المنسوبات بما يضمن حمايتهن.
  - -إعطاء القدوة للمنسوبات من خلال العقيدة الصحيحة.
    - النصح والوعظ وفق آداب الإسلام في النصيحة.
- تحفيز المنسوبات وتشجيعهن على العلم الشرعي مع التركيز على العقيدة.

#### ٢- الدعاء:

وهو التوجه إلى الله عز وجل بالرغبة إليه فيما عنده من الخير، والدعاء عبادة من أجل العبادات التي يتقرب بها العبد المؤمن إلى ربه عز وجل، وقربة من أفضل القربات. فكما أن المصلي صلاة أهل السنة والجماعة يثاب على صلاته، وكما أن المعتمر والحاج عمرة وحجة أهل السنة والجماعة، يثاب الداعي إلى الله عز وجل بدعائه، فكلما توجه بقلبه ولسانه ورفع يديه ودعا الله عز وجل أثابه الله.

حتى أن الابتلاء الذي يبتلي به الله العباد -أفرادًا وجماعات وأممًا-، من أمراض وأسقام، وغيرها من أجل مقاصدها حمل العباد إلى الدعاء والتضرع إلى الله عز وجل، قال تعالى: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمِ مِّن قَبَلِكَ أَحَلُ نَهُم بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَاءِ لَعَلَهُمُ يَتَضَرَّعُونَ ۞ ﴾ [الأنعام: ٤٢].

وأجمعت الأمة على أن الدعاء لله عز وجل عبادة، ووردت العديد من الأدلة في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة للدلالة على ذلك ومنها، قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبُ لَكُمُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَكُمُ اللهُ عَلَى ذلك ومنها، قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبُ لَكُمُ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَكُمُ اللهُ عَلَى ذلك ومنها، قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسۡتَجِبُ لَكُمُ اللهُ عَلَى ذلك ومنها، قول الله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ الْدَعُونِ مَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ عَلَى اللهُ عَلَى ا

وكما لابد أن تصرف الصلاة لله وحده، وتقام كما أمر الله عز وجل، وغيرها من العبادات، فلابد أن يصرف الدعاء لله وحده كيفما ارتضاه الله عز وجل وبينه في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، فللدعاء فقه وأصول وآداب على المؤمن أن يتعلمها ويتأدب بها.

#### ودور القيادة التربوية هنا:

- ١. يوضح القائد للمنسوبات عبادة الدعاء.
- ٢. إعطاء القدوة للمنسوبات في الدعاء والالتزام بآدابه.
- ٣. تزويد المنسوبات بآداب الدعاء، وأوقات الاستجابة، وكل ما يتعلق بفقه الدعاء.
  - ٤. حث المنسوبات على الدعاء.
  - ٥. حرص القيادة على الدعاء للمنسوبات سرًا وعلانية.

#### ٣- المجاهدة:

- المجاهدة لغة من الجهد والمشقة.
- المجاهدة اصطلاحًا: حمل النفس على أداء الواجبات، والتزام المكارم والمروءات وترك المحرمات والترفع عن المكروهات. وهي أخذ النفس ببذل الطاقة، وتحمل المشقة في دفع المضرة وتحصيل المنفعة، ولابد للساعى في طريق الإصلاح من مجاهدة نفسه لتحقيق هدفه، ولا يعني المجاهدة أن يجاهد الفرد

نفسه مرة أو مرتين، بل طيلة حياته حتى يلقى ربه على خير، والمجاهدة مستمرة مع العبد طوال عمره.

#### أهمية المجاهدة:

قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ فَإِنَّ ٱلْمُنَّةَ هِى ٱلْمَأُوىٰ ۞ ﴾ [النازعات: ٤٠، ٤١]. قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩].

بمجاهدة النفس تدرك الجنان، وتهذب النفوس وتكسى بكساء الأخلاق الحسان، فكم من نفس خلقت زكيةً طاهرةً على الفطرة التي ارتضاها الله لخلقه ففسدت وانحطت واستحقت الدرك الأسفل من النيران. فالنفس عدوة، وطاعتها مهلكة، إن لم تجاهد سادت، وركبت، وقادت، وهلكت وأهلكت. كتب أبو بكر لعمر بن الخطاب –رضي الله عنهما – لما استخلفه: "إن أول ما أحذرك منه نفسك التي بين جنبيك"، قال ابن القيم رحمه الله: "لا يكون العبد ربانيًا إلا بالمجاهدة"، قال سفيان الثوري: "ما عالجت شيئًا أشد علي من نفسى"، قال الحسن البصري: "ما الدابة الجموح بأحوج إلى اللجام الشديد من نفسك".

## ويمكن تقسيم مجاهدة المؤمن نفسه إلى أنواع هي:

١-مجاهدة النفس على ترك المعاصى.

٢-مجاهدة النفس على لزوم الطاعة.

ويمكن أن تقسم إلى غير ذلك، إلا أن أغلب التقسيمات تندرج تحت التقسيم السابق.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- تزويد المنسوبات بالقدوة في مجاهدة النفس.
- تزويد المنسوبات بالتجارب الناجحة في مجاهدة النفس.
- تزويد المنسوبات بطرق مجاهدة النفس وأساليب جهاد النفس وأهميته.

#### ٤ - المحاسبة:

هي نقد النفس إذا أدركت خلقًا ذميمًا، وحملها على ألا تعود إليه مرة أخرى، مع أخذها بمبدأ الثواب إذا أحسنت، والعقاب إذا أخطأت، وسبق ذكر ذلك في التربية الذاتية.

#### مشروعية محاسبة النفس:

دعت الأدلة من القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة إلى ضرورة محاسبة النفس في أكثر من موضع منها:

قالى تعالى: ﴿ يَا أَيهَا الذِينَ آمَنوا اتقوا اللهَ وَلْتَنظرْ نَفْسٌ مَا قَدَمَتْ لِغَدٍ وَاتقوا اللهَ إِن اللهَ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الحشر: ١٨].

قال الشنقيطي: "ويكون النظر بمعنى المحاسبة وذكره ابن كثير. فإذا ما نظر في الماضي، وحاسب نفسه وعلم ما كان من تقصير أو وقوع في محظور جاءه الأمر الثاني بتقوى الله لما يستقبل من عمل جديد ومراقبة الله تعالى عليه ﴿وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرٌ ﴾ فلا يكون هناك تكرار ولا يكون توزيع بل بحسب مدلول عموم (ما) وصيغة الماضي (قدمت) والنظر للمحاسبة"(١).

#### أهمية محاسبة النفس:

١ -معرفة أوجه النقص والتقصير.

٢ –التوبة إلى الله عز وجل.

٣-عدم التمادي في البعد عن الله.

٤ – رضا الله عز وجل.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- تزويد المنسوبات بكيفية محاسبة النفس وأهميتها.

<sup>(</sup>١) الشنقيطي، تتمة أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن،١٤٢٦،ط٢، دار عالم الفوائد، ج٨،ص٨٨.

- تدريب المنسوبات على التقييم الذاتي، وإرشادهن إلى أصوب الطرق لتطبيق مبدأ الثواب والعقاب عند الإحسان أو الإساءة بما يناسب طبيعة كل فرد.

## ٥- التفكر في الآثار المترتبة على حسن الخلق والنظر في عواقب سوء الخلق:

قيل: التفكر هو إحضار ما في القلب من معرفة الأشياء، وقيل: إنه معرفة ثمرات الأشياء واستحضار عواقبها، وعلى الفطن أن يستذكر عواقب كل أموره حتى لا يقع فيما لا يُطيق، ويتسبب في هلاكه في الدنيا أو الآخرة أو كلاهما.

جاء القصص القرآني، وضرب الله عز وجل لنا في القرآن الكريم الأمثال والعبر، وذكرت العديد من الأحاديث قصصًا وأثارًا عن الأمم السابقة، كل ذلك للعظة والعبرة. فيجب علينا في البداية أن نتعلم أن هلاك الأمم التي كانت قبلنا لما فعلوه، ولما بدلوا ما أمروا به.

#### ودور القيادة التربوية هنا:

- تزويد المنسوبات بقصص القوم الهالكة والبائدة للعظة والعبرة.
- إعطاء القدوة أمام المنسوبات في التفكر في الآثار المترتبة على حسن الخلق.
- أن تقدم للمنسوبات الطريقة المثلى للتفكر في الآثار المترتبة على حسن الخلق والنظر في عواقب سوء الخلق.
  - تشجيعهن وتحفيزهن على التفكر.

#### **٦- علو الهمة:**

الهم هو عقد القلب على فعل شيء قبل أن يفعل، وتوصف بالعلو أو السفول، والهمة محلها القلب، والهمة هي الباعث على الفعل وتوصف بالعلو والسفول.

وفي المصباح:" الهمة بالكسر: أول العزم، وقد تطلق على العزم القوي، فيقال له همة عالية".

وقيل علو الهمة: "استصغار ما دون النهاية من معالي الأمور"، وقيل: " خروج النفس إلى غاية كمالها الممكن لها في العلم والعمل".

#### محل الهمة:

الهمة محلها القلب، وهي عمل قلبي، فلا سلطان عليها كما لا سلطان على القلب لغير صاحبه، ونقل ابن قتيبة من بعض كتب الحكمة: " ذو الهمة إن حط، فنفسه تأبي إلا علوًا، كالشعلة من النار يصوبحا صاحبها، وتأبي إلا ارتفاعًا".

## همة المؤمن أبلغ من عمله:

إن مما فضل الله به عباده المؤمنين وكرمهم به، أن جعل لهم أجرهم قدر نيتهم وهمتهم وليس قدر عملهم فقط؛ كرمًا من الله ومحبة لعباده المخلصين.

قال رسول الله ﷺ: ((إنَّ الله كتب الحسناتِ والسَّيِئاتِ ثُمَّ بيَّن ذلك، فمن همَّ بحسنةٍ فلم يعمَلْها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو همَّ بها وعمِلها كتبها الله له عنده عشر حسناتٍ إلى سبعِمائةِ ضعفٍ إلى أضعافٍ كثيرةٍ، ومن همَّ بسيِّئةٍ فلم يعمَلْها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو همَّ بها فعمِلها كتبها الله له سيَّئةً واحدةً)).

#### تفاوت الناس بتفاوت هممهم:

لما أنعم الله على عباده بمجازاتهم على قدر نياتهم وهممهم، اقتضى عدله عزو جل ألا يتساوى في ذلك جميع عباده المخلصين إنما تفاضلوا فيما بينهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَيَّ نَ ﴾ [الليل: ٤].

فكما أن الهمة رزق من الله عز وجل فعلى العبد أن يسعى جاهدًا لكي يعلو بهمته لينال بذلك الأجر من الله عز وجل.

#### خصائص كبير الهمة:

- ١- كبير الهمة لا ينقص عزمه.
- ٧- كبير الهمة يتطلع دائمًا إلى الأفضل.
- ٣- كبير الهمة يتطلع دائمًا لقضاء مصالح العباد طلبًا لما عند رب العباد.
  - ٤- كبير الهمة لا يرضى إلا معالي الأمور ولا ينظر إلى ما سواها.

## أساليب القرآن الكريم في الحث على علو الهمة:

اتخذ القرآن الكريم أساليب عدة في الحث على علو الهمة والتحذير من سقوطها ومن هذه الأساليب:

## ١- ذم ساقطى الهمة وتصويرهم في أبشع الصور ومن ذلك:

- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَتَسْ تَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَى بِٱلَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴿ ﴾ [البقرة: ٦١].
- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلتَّوْرَالَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَاراً بِئُسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱللَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايِنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ ۞ ﴾ [الجمعة: ٥].

## ٧- أمر المؤمنين مباشرة بالهمة العالية والتنافس في الخيرات ومن ذلك:

- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ سَابِقُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةِ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَغَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِةً وَرُسُلِةً وَرُسُلِةً وَرُسُلِةً وَرُسُلِةً وَرُسُلِةً وَرُسُلِةً وَاللَّهُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضْل ٱلْعَظِيمِ ۞ ﴾ [الحديد: ٢١].
- أما في السنة النبوية المطهرة فجاءت أدلة كثيرة في علو الهمة على نفس الأسلوبين السابقين منها: قال رسول الله على: ((المؤمنُ القويُّ خيرٌ وأحبُّ إلى اللهِ منَ المؤمنِ الضَّعيفِ، وفي كلِّ خيرٌ، احرِص على ما ينفعُك، واستِعِن باللهِ ولا تعجِزْ، وإن أصابَكَ شيءٌ، فلا تقُل: لو أيّ فعلتُ كان كذا وَكَذا، ولكِن قل: قدَّرَ اللهُ، وما شاءَ فعلَ، فإنَّ لو تَفتحُ عملَ الشَّيطانِ)) (١).
  - قال رسول الله: على: ((إن قامتِ السَّاعةُ وفي يدِ أحدِكم فسيلةٌ فليغرِسْها)) (١).

## مجالات علو الهمة:

١- علو الهمة في طلب العلم الشرعي.

٢- علو الهمة في العبادة التي ارتضاها الله ورسوله.

٣- علو الهمة في البحث عن الحق واتباعه.

<sup>(</sup>١)صحيح مسلم، كتاب العلم، باب الأمر في القوة وترك العجز، والاستعانة بالله، وتفويض المقادير لله،(ح٢٦٦٤).

<sup>(</sup>٢) مسند البزار، مسند أبي حمزة أنس بن مالك، (ح ٧٤٠٨(٧٤٠٨، صححه الألباني.

- ٤- علو الهمة في الدعوة إلى الله عز وجل.
- ٥- علو الهمة في الجهاد في سبيل الله عز وجل.

#### أسباب علو الهمة:

- ١- العلم الشرعي.
- ٢- حب الآخرة والسعى إليها.
- ٣- كثرة ذكر الموت والعمل من أجله.
  - ٤ مجاهدة النفس.
  - ٥- التحول عن البيئة المثبطة.
  - ٦- التحول عن الرفاق المثبطين.
    - ٧- النصيحة.

#### أسباب انحطاط الهمة:

إن سقوط الهمة بلاء من الله عز وجل يستحق التوبة والرجوع إليه، وهو أصل الأمراض التي تفشت في المجتمعات الإسلامية، يقول ابن خلدون رحمه الله حين كان يشكو مسلمو عصره ممن ثقلت همتهم بأعدائهم الكفار، واعتبر ذلك من أمارات ضياع الأندلس من أيدي المسلمين فقال رحمه الله:" المغلوب مولع بالاقتداء بالغالب في شعاره، وزيه، ونحلته، وسائر أحواله وعوائده، والسبب في ذلك أن النفس تعتقد الكمال في من غلبها وانقادت إليه، إما لنظره بالكمال بما وقر عندها من تعظيمه، أو لما تغالط به من انقيادها ليس لغلب طبيعي، إنما هو لكمال الغالب، فإذا غالطت بذلك واتصل لها، حصل اعتقادًا، فانتحلت جميع مذاهب الغالب، وتشبهت به وذلك هو الاقتداء"(۱)، وقال " انظر ذلك في الأبناء مع آبائهم كيف تجدهم متشبهين بحم دائمًا، وما لذلك إلا لاعتقادهم الكمال فيهم"(۲).

<sup>(</sup>١) ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، ١٤٢٥، دار يعرب، سوريا، ط١،ج١، ص٢٨٣٠.

<sup>(</sup>٢)نفس المرجع السابق.

## ولعل أهم أسباب انحطاط الهمة في نفوس الأفراد:

- ١- حب الدنيا وكراهية الموت.
  - ٢ الفتور.
  - ٣- ضياع الوقت.
  - ٤ الكسل والتغافل.
  - ٥- التسويف وطول الأمد.
- ٦- انحراف العقيدة، والخلل الفكري.
  - ٧- اقتراف الذنوب والمعاصى.

#### ودور القيادة التربوية هنا:

- تعريف المنسوبات بالهمة وعلوها وسفولها.
- إعطاء القدوة للمنسوبات في علو الهمة (في العمل، في العلم، في الطاعة،.. إلخ).
  - أن تمد المنسوبات بأسباب علو الهمة وتعينهن على تحصيلها.
  - التحذير من دنو الهمة ومن أسبابها، وكيفية التغلب عليها.
    - تحفيز المنسوبات وتشجيعهن.

#### ٧- الصبر:

هو حبس النفس على ما يقتضيه العقل والشرع، وهو حبس عن الجزع والسخط والشكوى، وعن تشويش الجوارح، وهو أنواع ثلاثة: صبر على طاعة، وصبر عن معصية، وصبر على أقدار الله من المصائب والبلاء.

ويعد الصبر غاية ووسيلة في حد ذاته؛ فهو خلق من الأخلاق الحسنة، ووسيلة معينة على اكتساب غيره من الأخلاق.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء القدوة للمنسوبات في الصبر.
- تزويد المنسوبات بأجر الصبر في الدنيا والآخرة.
- تزويد المنسوبات بالأسباب المعينة على الصبر.
- تزويد المنسوبات بكيفية تدريب النفس على الصبر.

## ٨- التواصي بحسن الخلق:

والتواصي منهج رباني، قال تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُو أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ اللهِ اللهِ عَلَى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُو أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرُ وَأُولَابِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٠٤]، ووصية نبوية مطهرة قال رسول الله ﷺ: ((ألا إنَّ الدِينَ النَّصيحةُ ألا إنَّ الدِينَ النَّصيحةُ قالوا: لِمَن يا رسولَ اللهِ ؟ قال: للهِ ولكتابِه الدِينَ النَّصيحةُ اللهِ إنَّ الدِينَ النَّصيحةُ والرسولِه ولأئمَّةِ المسلِمينَ وعامَّتِهم)).

وكم من مجتمع هلك بأكمله، لما سكت عما فعله صغيره أو أجهله، فالأصل في الإسلام النصيحة، وما تقتضيه الأوضاع الحالية لمجتمعاتنا من تدهور أخلاقي وتربوي مخطط له من قبل الغرب يزيد أهمية التواصى بين أفرادهم بما يحبه الله عز وجل ويرضاه.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء القدوة للمنسوبات على التواصى وفق الآداب الإسلامية.
- تزويد المنسوبات بأهمية التواصى في الإسلام وآثاره على الفرد والمجتمع.
  - تزويد المنسوبات بآداب التواصي والنصح.

## ٩- قبول النصح الهادف والنقد البناء:

يروى أن عمر بن الخطاب على قال: (رحم الله امرًا أهدى إلى عيوبي) وكان يسأل سلمان عن عيوبه، فلما قدم عليه قال: ما الذي بلغك عني مما تكرهه. قال: أعفني يا أمير المؤمنين فألح عليه، فقال: بلغني أنك جمعت بين إدامين على مائدة وأن لك حلتين حلة بالنهار وحلة بالليل. قال: وهل بلغك غير هذا ؟ قال: لا، قال: أما هذان فقد كفيتهما.

وكان يسأل حذيفة ويقول له: أنت صاحب رسول الله ﷺ في معرفة المنافقين فهل ترى علي شيئًا من آثار النفاق (۱).

فكما أن الأصل في العاقل أن يخاف على نفسه من كل مهلك في الدنيا، فالأصل في المسلم أن يخاف ويتقي نار الآخرة، فيسعى إلى أن يتجنب كل قول وعمل يقربه منها، ويستعذ بالله منه كما فعل رسولنا هي ولربما قاده - المسلم بعلم أو جهلٍ - إلى ما يقربه من عذاب الله عز وجل وسخطه، فهنا يتضح دور أخيه فالمسلم مرآة أخيه، ينصحه يأخذ بيده لينجيه، وله أجر الخير فالدال على الخير كفاعله.

وكما أن للنصيحة في الإسلام آدابًا وأخلاقًا يجب مراعاتها، فعلى المسلم أن يقبل نصيحة أخيه ويحسن الظن فيه، فكم من محبٍّ مخلصٍ لك رأى منك ما يتطلب النصح ومنعه عدم قبولك النصح والخوف منك فكتم نصيحته.

فكن كالذي إذا نصحه غيره بما فيه شكره ودعا الله له ثم راجع نفسه وتاب إلى الله عز وجل مما هو فيه، وإن نصحه بما ليس فيه شكره ودعا الله له، وشكر الله أنه عافاه.

وليست النصيحة للواقع في الخطر والمقبل عليه فقط، فليس منطقيًا أن تنتظر حتى يقترب أخ لك من خطر قد يصيبه حتى تنصحه، بل ربما تكون النصيحة بعرض فائدة غائبة عنه أو باب خير ربما غفل عنه، أو غيره.

<sup>(</sup>١)أبو حامد بن مُحَدِّد بن مُحَدِّد الغزالي، إحياء علوم الدين،١٤٢٦، دار ابن حزم، بيروت، ج١،ص٢٨٣.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء المنسوبات القدوة في قبول النصيحة.
- طلب النصح والنقد من المنسوبين باستمرار.
- تزويد المنسوبات بأهمية النصيحة وأهمية قبولها.
  - تزويد الدارسات بآداب النصيحة والنقد.

## ١٠ مصاحبة الأخيار وأهل الأخلاق الفاضلة:

تأثير الصحبة في الإنسان معروف لدى الجميع، فالمرء مولع بمحاكاة من حوله، وشديد التأثر بمم، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنِّينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلِوقِينَ ﴿ وَالتوبة: ١١]، ويقول الرسول ﴿ (مَثَلُ الجَلِيسِ الصالِحِ والجَلِيسِ السُّوءِ كَمَثَلِ صاحِبِ المِسْكِ وكِيرِ الحَدَّادِ، لا يَعْدِمُكَ من صاحِبِ المِسْكِ، ((مَثَلُ الجَلِيسِ الصالِحِ والجَلِيسِ السُّوءِ كَمَثَلِ صاحِبِ المِسْكِ وكِيرِ الحَدَّادِ، لا يَعْدِمُكَ من صاحِبِ المِسْكِ، إما تَشْتَرِيهِ أو تَجِدُ رِيحَهُ، وكِيرُ الحَدَّادِ يَعْرِقُ بَدَنَكَ أو ثَوْبَكَ، أو تَجِدُ منه رِيحًا خبيثةً))(١)، ويقول ابن الجوزي: "ما رأيت أكثر أذى للمؤمن من مخالطة من لا يصلح؛ فإن الطبع يسرق، فإن لم يتشبه بهم، ولم يسرق منهم، فتر عمله"(١).

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء المنسوبات القدوة في مصاحبة الأخيار وأهل الأخلاق.
  - تزويد المنسوبات بأهمية مجالسة الأخيار.
  - تزويد المنسوبات بخطورة مخالطة أصحاب سوء الخلق.

## ١١ - قراءة القرآن وتدبره:

القرآن شفاء ورحمة لمن خالطت بشاشة الإيمان قلوبهم، وهو دستور الأخلاق – المليء بالنماذج العملية من الأخلاق، والقصص والعبر العظيمة –، فعلى من يريد تهذيب روحه وخلقه وسلوكه، وتزكية نفسه أن

<sup>(</sup>١)صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب في العطار وبيع المسك، (ح٢١٠١).

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، صيد الخاطر، ١٤١٢، ط١، دار الكتاب العلمية، بيروت، ص٤٢٥.

يلتزم بالقرآن قراءة وتدبرًا وعملاً به، وسيأتي دور القيادة التربوية في قيادة تدبر القرآن الكريم فيما بعد.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء المنسوبات القدوة في قراءة القرآن الكريم وتدبره.
- تزوید المنسوبات بالمعارف والمهارات لقراءة القرآن الكريم وتدبره.
  - تحفيز المنسوبات وتشجيعهم على قراءة القرآن الكريم وتدبره.

#### ١٢ - دراسة السيرة النبوية:

السيرة النبوية تضع بين يدي قارئها أفضل صورة خُلُقية عرفتها الإنسانية، قال ابن حزم رحمه الله: "من أراد خير الآخرة، وحكمة الدنيا، وعدل السيرة والاحتواء على محاسن الأخلاق كلها، واستحقاق الفضائل بأسرها؛ فليقتد بمحمد رسول الله على، وليستعمل من أخلاقه وسيرته ما أمكن"(١).

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء المنسوبات القدوة في دراسة السيرة النبوية والتمسك بخلق النبي مُحَّد عليه.
  - تزويد المنسوبات بصحيح السيرة النبوية وقد دروسها.
  - تحفيز المنسوبات وتشجيعهم على الاقتداء بالنبي على.

## 17 - النظر في سير الصحابة الكرام وأهل الفضل:

المتدبر لسير الصحابة الكرام يجد نماذج واقعية للتخلق بالقرآن الكريم، كما أنها دليل على أن الخلق الإنساني يمكن تغييره، فكم من عادات سلوكية ألفها الصحابة عن آبائهم، كشرب الخمر والزبي والربا وغيرها من الأخلاق والسلوكيات.

كما أن النظر في سير الصحابة يعطي الناظر أملاً في التغيير، ونماذج للقدوة، وغيرها من الفوائد التي لا يمكن حصرها.

<sup>(</sup>١) ابن حزم، الأخلاق والسير، ٢٠٠٠، ط١، دار ابن حزم، بيروت، ص٩١.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء المنسوبات القدوة في النظر في سير الصحابة الكرام وأهل الفضل والحلم.
- تزويد المنسوبات بنماذج من سير الصحابة الكرام في التخلق وتغيير السلوك للاقتداء.
  - تحفيز المنسوبات وتشجيعهن على الاقتداء بالصحابة وأهل الفضل.

## ١٤- مطالعة كتب الآداب الشرعية:

مطالعة كتب الآداب الشرعية تشعر الفرد بتقصيره، وتشحذ همته لإدراك ما فاته إرضاءً للرب عز وجل، كما أنها تجعله يقظًا حذرًا لما ينقصه لتقوى عزائمه تدريجيًا حتى تصبح هذه الآداب سمة له.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء القدوة للمنسوبات في التمسك بالآداب الشرعية.
- تزويد الدارسات بكتب الآداب الشرعية، وتشجيعهن على الاطلاع عليها، والاقتداء بالنماذج المثلى التي فيها.
- التواصي بالآداب الشرعية، التي مصدرها الكتاب والسنة النبوية، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ وَتَوَاصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ ﴿ ﴾ [البلد: ١٧].

## 01- الاعتبار بحوادث التاريخ:

النظر في تقلبات الحياة -وما فيها من عبر- معينٌ لكل عاقل يريد النجاة بنفسه قبل أن تدور عليه الدائرة، ويقع عليه ما وقع على غيره.

#### دور القيادة التربوية هنا:

- إعطاء المنسوبات القدوة في الاعتبار بحوادث التاريخ.
- تزويد المنسوبات بالمعارف المتعلقة بقصص وحوادث التاريخ.
  - تحفيز المنسوبات لأخذ العبر والدروس منها.

# ومما سبق يمكن تلخيص دور القيادة التربوية في تعزيز تخلق منسوبات المدرسة القرآنية بأخلاق القرآن الكريم فيما يلي:

- ١- بث روح الأمل في المنسوبات على القدرة على التغيير.
- ٢- تزويد المنسوبات بأهمية التخلق بأخلاق بالقرآن الكريم، وأثره على الفرد والمجتمع في الدنيا والآخرة.
  - ٣- تزويد المنسوبات بالآثار المترتبة على سوء الخلق للفرد والمجتمع.
  - ٤- تزويد المنسوبات بالإطار النظري والخطوات العلمية التي يتبعها الفرد لاكتساب خلق القرآن.
    - ٥- تصحيح العقيدة للمنسوبات.
    - ٦- العمل على تعليم المنسوبات فقه الدعاء وآدابه.
    - ٧- تدريب المنسوبات على مجاهدة النفس، والمحاسبة الذاتية.
    - تدریب المنسوبات علی علو الهمة، والتواصی بحسن الخلق.
    - ٩- تربية المنسوبات على مصاحبة الأخيار، والاقتداء بأهل الأخلاق الحسنة.
    - ١٠- ربط المنسوبات بكتاب الله تعالى، وتعهد تلاوته وحفظه، والعمل بآياته.
    - ١١- تزويد المنسوبات بصحيح السيرة النبوية، وحثهن على الاقتداء بالنبي على.
    - ١٢- تزويد المنسوبات بكتب الآداب الشرعية، وحثهن على الاطلاع عليها، وممارستها.
      - ١٣- إقامة الأنشطة التي تحفز المنسوبات على التخلق بأخلاق القرآن.
        - ١٤- تقديم القدوة الحسنة للمنسوبات في التخلق بالقرآن الكريم.



نقاش جماعي حول ملخص دور القيادة التربوية في تعزيز أخلاق القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.



#### الموضوع الرابع

## مرتكزات التخلق بالقرآن الكريم



## كيف يصف المسلم أن هذا الخلق محمود أو مذموم؟ ثم كيف يلزم نفسه بهذا الخلق؟

المرتكز في اللغة: هو اسم مفعول من (ارتكز إلى) أو (ارتكز على)، ومرتكزات العمل أو مرتكزات البناء هي أساسه ودعائمه.

## مرتكزات التخلق بالقرآن الكريم:

هي الأسس العلمية والعملية التي يعتمد عليها المتخلق بالقرآن لتمكين أخلاق القرآن من نفسه، وتحولها من مجرد مواقف سلوكية إلى عادات ثابتة ومستمرة.



## أولا: البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم:

العلم الشرعي مفتاح الخير كله - يعرف به المرء ما أوجبه الله تعالى عليه، وما نهاه عنه، وبه يعرف الفضيلة وفضلها فيتبعها، ويعرف الرذيلة فيجتنبها - وهو عنوان سعادة المرء في كل أمور حياته.

## وقد حث الإسلام على طلب العلم في عدة مواضع، من ذلك:

- قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَّةُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيْزُغَفُورُ ۞ ﴾ [فاطر: ٢٨]، فكلما كان المرء أكثر علمًا كان أكثر خشية لله، فقد أوجبت عليه خشية الله الانكفاف عن المعاصي، والالتزام بشرع الله، والاستعداد للقاء الله عز وجل.

وقال تعالى: ﴿ شَهِدَاللَّهُ أَنَّهُ وَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتِ عِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو اللهِ الْهُو وَٱلْمَلَتِ عِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ وَاللهِ العلم وشرف الْعَلَم وشرف العلماء وفضلهم، فإنه لو كان أحد أشرف من العلماء لقرنهم الله باسمه واسم ملائكته كما قرن اسم العلماء، وقال تعالى لنبيه عَنْ ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴿ ﴿ وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، فلو كان شيء أشرف من العلم لأمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه سلم أن يسأله المزيد منه كما أمره أن يستزيد من العلم "(۱).

- روى مسلم في صحيحه عن رسول الله ﷺ أنه قال: ((من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة)) (٢).

## وتنقسم العوامل المساعدة على التعلم إلى:

- عوامل داخلية.
- عوامل خارجية.

العوامل الداخلية: هي العوامل التي تنبع من داخل المتعلم، وهي:

#### (١)الدوافع:

إن لم يكن عند المتعلم دافعية للتعلم فلا يمكن تعليمه، بل سيذهب الجهد والوقت هباءً منثورًا؛ لذلك لابد للمعلم أن يستثير دافعية المتعلمين طوال الوقت بما يناسبهم ويناسب طبيعة المؤسسة التي يعمل بها، وعلى القيادة التربوية تحفيز المعلمين على ذلك.

<sup>(</sup>١)القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٢٠٠٦، مؤسسة الرسالة، بيروت، ج٥، ص٦٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب فضل الاجتماع على الذكر، ٢٦٩٩.

وتكون استثارة دافعية المتعلم في مقدمة التعلم وفي أثنائه ليتعلم، ثم يستثيره ليطبق ما تعلمه في نهاية التعلم بنية خالصة لله.

## (٢)وضوح الهدف:

أثبتت الدراسات أن إدراك المتعلم للهدف من تعلمه إدراكًا تامًا وتميئة نفسه لذلك يؤدي إلى زيادة تعلمه وتحصيله، وكذلك المعلم الذي يبدأ العمل مع طلابه مدركًا لهدفه العام، وملمًا بأهداف المناهج فإن ذلك يزيد في إنتاجه.

كما أن وضوح الهدف دافعٌ للمعلم على الصبر وبذل الجهد، ودافعٌ للمتعلم نحو مزيدٍ من التعلم.

العوامل الخارجية: هي العوامل التي تنبعث من خارج المتعلم، وتؤثر على قدراته العلمية، وأهمها:

- ١- حجم المادة العلمية: وهي الكمية التي يستطيع المتعلم أن يتعلمها في وقت واحد؛ فكلما زادت الكمية، وقل الوقت لتعلمها كانت النتيجة غير مرضية للمعلم والمتعلم.
- ٢- الترابط الإيجابي: هي العلاقة بين المادة العلمية السابقة واللاحقة؛ فكلما كانت العلاقة قوية ومتسلسلة
  ترابطت المعلومات وسهل التعلم، وإذا تباينت وتباعدت صعب التعلم.
- ٣- الأسلوب اللفظي: هي الصياغة الفنية في عرض المعلومات؛ فإن كانت الفكرة واضحة، والأسلوب
  واللفظ سهلين زاد التعلم، والعكس صحيح.

يمكن تقسيم البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم إلى:

- البناء العلمي للقيادة التربوية.
- البناء العلمي للمعلمات والإداريات.
  - البناء العلمي للطالبات.

## البناء العلمى للتخلق بالقرآن الكريم لدى القيادة التربوية:

لابد للقيادة التربوية من بناء علمي لإنجاح تخلق منسوبيها بأخلاق القرآن الكريم، ويمكن تقسيم هذا البناء إلى:

- ١- بناء علمي يتعلق بالعلوم الشرعية.
- ٢- بناء علمي يتعلق بعلوم التخطيط والإدارة.
  - ٣- بناء علمي يتعلق بعلوم التربية.

## ويمكن إيجاز مرتكزات البناء العلمي للقيادة التربوية فيما يلي:

- العلم بالعقيدة الإسلامية وأصولها ومصادرها.
  - العلم بأحكام تلاوة القرآن الكريم وتجويده.
    - العلم بفقه العبادات وفقه الدعاء.
  - العلم بمقدمات تفسير القرآن الكريم وتدبره.
- العلم بصحيح السيرة النبوية والدروس المستفادة منها.
  - العلم بسير الصحابة والتابعين والصالحين.
    - العلم بالآداب الشرعية.
- العلم بمفهوم الهمة والأسباب المعينة على العلو وأسباب انحطاط الهمة.
  - العلم بآداب النصيحة.
  - العلم بالتعزيز (تعزيز السلوك المرغوب فيه).
  - العلم بتعديل السلوك وعلاج المشكلات السلوكية.
    - العلم بطرق غرس السلوك المرغوب.
    - العلم بطرق استثارة دافعية المتعلمين.
    - العلم بطرق الكشف والملاحظة العلمية للسلوك.
      - العلم بطرق ومناهج وأصول التربية الإسلامية.
        - العلم بنظريات التربية الحديثة.
        - العلم بمبادئ الإشراف التربوي.
        - العلم بمبادئ علم النفس التربوي الإسلامي.

- العلم بمبادئ علم القياس والتقويم التربوي.
- العلم بمبادئ التخطيط التربوي والاستراتيجي.
  - العلم بمبادئ القيادة والإدارة.
  - العلم بطرق تشجيع وتحفيز المنسوبات.
- العلم بمبادئ توزيع العمل والإشراف على المنسوبات.
- العلم بالأنظمة والقوانين والسياسات والإجراءات التنظيمية في المؤسسات التربوية.

## دور القيادة التربوية في البناء العلمى للقيادة التربوية:

الدور الذي تلعبه القيادة هنا دور ذاتي.

وتجدر الإشارة إلى أن العلم هنا نسبي، ولا يعني ذلك أن تكون القائدة التربوية خبيرة في كل ما سبق.

## البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم لدى المعلمة والإدارية:

لابد للمعلمة والإدارية من بناء علمي لإنجاح تخلق طلابهن بأخلاق القرآن الكريم-كل واحدة منهن على قدر حاجتها ونقلها للمعرفة والمهارة والخبرة للطالبات-، ويمكن تقسيم هذا البناء إلى:

- بناء علمي يتعلق بالعلوم الشرعية.
  - بناء علمي يتعلق بعلوم التربية.
- بناء علمي يتعلق بالإدارة والاتصال.

## ويمكن إيجازه في التالي:

- العلم بالعقيدة الإسلامية وأصولها ومصادرها.
- العلم بأحكام تلاوة القرآن الكريم وتجويده وطرق تدريسها.
- العلم بمقدمات تفسير القرآن الكريم وتدبره وطرق تدريسها.
  - العلم بفقه العبادات وفقه الدعاء وطرق تدريسها.
- العلم بصحيح السيرة النبوية والدروس المستفادة منها وطرق تدريسها.

- العلم بسير الصحابة والتابعين والصالحين وطرق تدريسها.
  - العلم بالآداب الشرعية وطرق تدريسها.
- العلم بمفهوم الهمة والأسباب المعينة على العلو وأسباب انحطاط الهمة.
  - العلم بآداب النصيحة وطرق تدريسها.
  - العلم بالتعزيز (تعزيز السلوك المرغوب فيه).
  - العلم بتعديل السلوك وعلاج المشكلات السلوكية.
    - العلم بطرق غرس السلوك المرغوب.
    - العلم بطرق استثارة دافعية المتعلمات.
    - العلم بطرق الكشف والملاحظة العلمية للسلوك.
      - العلم بطرق ومناهج وأصول التربية الإسلامية.
- العلم بنظريات التربية الحديثة وطرائق التدريس بصفة عامة وطرائق تدريس القرآن الكريم.
  - العلم بمبادئ علم النفس التربوي الإسلامي.
    - العلم بمبادئ علم القياس والتقويم التربوي.
  - العلم بطرق التواصل مع أولياء أمور الطالبات ومساعدتهن.
  - العلم بطرق التواصل مع الجمعيات والمؤسسات التربوية والدعوية لتبادل الخبرات.
- العلم بالأنظمة والقوانين والسياسات والإجراءات التنظيمية المتعلقة بالموظفات داخل المدرسة.
- العلم بالأنظمة والقوانين والسياسات والإجراءات التنظيمية المتعلقة بالطالبات داخل المؤسسات التربوية.

## دور القيادة التربوية في البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم لدى المعلمة والإدارية:

يتمثل دور القيادة التربوية على مستويين:

#### أ- قبل التوظيف:

- حسن الاختيار عن طريق الاختبار والمقابلات للتأكد من مدى إلمام المنسوبة بالبناء العلمي المطلوب في التخلق بالقرآن الكريم، وقدرتها على غرس ذلك لدى غيرها.

## بعد التوظيف:

- إعطاء المنسوبات القدوة في البناء العلمي.
- تزويد المنسوبات بالبناء العلمي المطلوب.
- تحفيزهن وتشجيعهن على استكمال البناء العلمي.
  - التدريب والتطوير والتنمية المستمرة عن طريق:
- الدورات الشرعية العلمية، والندوات، وورش العمل.
  - النشرات الشرعية والتربوية والعلمية.
- استضافة العلماء والدعاة والتربويين أصحاب الرسالة لنقل المعارف والخبرات والمهارات والمهارات والاتجاهات.
  - التحفيز وإثارة الدافعية للتطوير الذاتي.
  - إقامة المسابقات والمنافسات الفردية والجماعية.
    - النصح والإرشاد.
    - القراءة الموجهة والسماع الموجه.

ويمكن للقائد التربوي الترجيح بين الأساليب والوسائل، فتقدم وتؤخر من الأساليب وفق الاحتياج.

## البناء العلمى للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبات:

لابد للمتعلمة من بناء علمي لإنجاح تخلقها بالقرآن الكريم، ويتمثل هذا البناء في أن تكون ملمةً -قدر

#### المستطاع- بما يلي:

- العلم بالعقيدة الإسلامية وأصولها ومصادرها.
  - العلم بأحكام تلاوة القرآن الكريم وتجويده.
    - العلم بفقه العبادات وفقه الدعاء.
  - العلم بمقدمات تفسير القرآن الكريم وتدبره.
- العلم بصحيح السيرة النبوية والدروس المستفادة منها.
  - العلم بسير الصحابة والتابعين والصالحين.
    - العلم بالآداب الشرعية.
- العلم بمفهوم الهمة والأسباب المعينة على العلو وأسباب انحطاط الهمة.
  - العلم بآداب النصيحة.
  - العلم بمفهوم المحاسبة الذاتية وآلية تنفيذها.
  - العلم بالآثار المترتبة على حسن الخلق، وعواقب سوء الخلق.
- العلم بمفهوم علو الهمة والأسباب التي تعلو الهمة والأسباب التي تحط الهمة.
  - العلم بآداب النصيحة.
  - العلم بأثر مصاحبة الأخيار وأثر مصاحبة الأشرار.
    - العلم بحوادث التاريخ وقصص الأمم السابقة.

## دور القيادة التربوية في البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبات:

للقيادة التربوية دور أساس ومحرِّك من خلال الإشراف العام على المعلمات والإداريات في إعداد البرامج التي تُحقِّق البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبات، باستخدام الأساليب المناسبة، إضافةً إلى ما تُقدمه للطالبات مباشرةً من أساليب تربوية منها:

١- إعطاء الطالبات القدوة في البناء العلمي.

- ٢- تزويد الطالبات بالبناء العلمي المطلوب.
- ٣- تحفيزهن وتشجيعهن على استكمال البناء العلمي.



- تنقسم العوامل المساعدة على التعلم إلى: عوامل داخلية (الدوافع، وضوح الهدف)، عوامل خارجية (حجم المادة العلمية، الترابط الإيجابي، الأسلوب اللفظى).
- يمكن تقسيم البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم إلى: البناء العلمي للقيادة التربوية، البناء العلمي للمعلم والإداري، البناء العلمي للمتعلم.



قاريي بين الدافعية للتعلم في المدارس القرآنية والمدارس الأخرى.

\* \* \*

## ثانيًا:البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم:

#### العبادة في اللغة:

قال ابن منظور: "العبد: الإنسان حرَّاكان أو رقيقًا، يُذهب ذلك إلى أنه مربوب لباريه عز وجلَّ، يقال فلان عبد بيِّن العبودية". وأصل العبودية: الخضوع والتذلل، والتعبد: التنسُّك، والعبادة الطاعة، قال ابن الأنباري: "فلان عابد: هو الخاضع لربه المستسلم المنقاد لأمره"(۱). وقال الفيروز أبادي: "والعبادة الطاعة (۱)"، وعلى هذا فتعريف العبادة في لغة العرب: الذلُّ والخضوع المستلزِم طاعة المعبود أمرًا ونهيًا؛ ولذا سُمِّي الرقيق (عبدًا)، يذل ويخضع لسيده أمرًا ونهيًا فيما يختص بشؤون الحياة.

## العبادة في الشرع:

لقد اختلفت عبارات السلف رحمهم الله تعالى في تعريف العبادة شرعًا إلا أن المعنى متحد، وإنما الفرق بينها في الشمول، منها:

١- قال ابن كثير رحمه الله: "العبادة في اللغة: من (الذلّة)، يقال: (طريق معبد)، و(بعير معبد) أي مذلّل، وفي الشرع: عبارة عمّا يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف"، فعرّف العبادة بأنها (كمال المحبة لله مع كمال الخوف من الله)، فمن اتصف بذلك فإنه يطلق عليه عابد لله عز وجل.

٢ قال القرطبي رحمه الله: "والعبادة عبارة عن توحيده والتزام شرائع دينه، وأصل العبادة الخضوع والتذلل".

٣- قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: "العبادة: هي اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من
 الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة".

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بيروت، ج٣، ص٢٧٠.

<sup>(</sup>٢)الفيروز آبادي، القاموس المحيط، مؤسسة الرسالة، بيروت،٢٠٠٥، ط٨، ٢٩٦.

## ومن هذا يتضح أنَّ للعبادة تعريفين:

- أحدهما: باعتبار العابد: وهو كمال الذُّلّ مع كمال الحب لله عز وجل.
- والآخر: باعتبار المتعبَّد به: وهو ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة.

#### أصول العبادة:

ذكر الشيخ ابن العثيمين رحمه الله ستة أصول للعبادة (١)هي:

- ١ السبب.
- ٢ الجنس.
- ٣- القدر.
- ٤ الكيفية.
- ٥- الزمان.
- ٦- المكان.

وكلُّ عملٍ لا يكون موافقًا للشريعة في هذه الأمور الستة فهو باطلٌ ومردودٌ، وتفصيل هذه الأصول على النحو التالي:

١-السبب: وهو أن يكون العمل موافقًا للشريعة في سببه، فإن أتى بسبب محدث فالعمل محدث، ومثاله: لو أن أحدًا أحدث عيدًا لانتصار المسلمين في يوم بدر، فإنه يرد عليه؛ لأنه ربطه بسبب لم يجعله الله ورسوله على سببًا.

٢-الجنس: وهو أن يكونَ العملُ موافقًا للشريعة في الجنس، فلو تعبَّد لله بعبادةٍ لم يشرعُ جنسها فهي مردودة، ومثاله: لو أن أحدًا ضحى بفرس، فإن ذلك مردودٌ عليه، ولا يقبل منه؛ لأنه مخالف للشريعة في الجنس؛ لأن الأضاحى إنما تكون من بهيمة الأنعام، وهي: الإبل، والبقر، والغنم.

<sup>(</sup>١) ابن عثيمين، الإبداع في بيان كمال الشرع وخطر الابتداع، ١٤١٠هـ.

- ٣-العدد: وهو أن يكون العمل موافقًا للشريعة في العدد، فلو تعبّد شخصٌ لله عزّ وجل بعددٍ زائد على الشريعة لم يقبل منه، ومثاله: لو أن رجلاً صلى المغرب أربع ركعات رغبةً في الزيادة من الخير، فصلاته لا تقبل؛ لأخّا زائدة على ما جاءت به الشريعة.
- ٤-الكيفية: وهي أن يكونَ العملُ موافقًا للشريعة في الكيفية، فلو عمل شخصٌ عملاً يتعبَّد به لله، وخالف الشريعة في كيفيته؛ لم يقبلُ منه، وعمله مردود عليه، ومثاله: لو أن رجلاً صلى وسجد قبل أن يركع، فصلاته باطلة مردودةٌ عليه؛ لأخَّا لم توافق الشريعة في الكيفية.
- ٥-الزمان: وهو أن يكون العمل موافقًا للشريعة في الزمان، ومثاله: لو أن شخصًا صلى الصلاة المكتوبة قبل دخول وقتها فهذه الصلاة غير مقبولة؛ لأنَّه أداها في زمن قبل دخول زمنها.
- 7- المكان: وهو أن يكون العمل موافقًا للشريعة في المكان، ومثاله: لو اعتكف شخصٌ في المدرسة، أو في البيت، أو في الدكان فهذا لا اعتكاف له؛ لأنه لم يوافق الشرع في مكان الاعتكاف، والاعتكاف خاص بالمساجد.

#### أهمية العبادة:

لم يخلق الله سبحانه وتعالى الإنسان إلا ليقوم بعبادته، وطاعته، والإخلاص له سبحانه، وعدم صرف شيء من العبادة لغيره. قال تعالى: ﴿وَمَا أَمُرُوٓا إِلَّا لِيَعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُقِيمُواْ ٱلنِّينَةِ وَاللَّهُ اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَمَاخَلَقُتُ ٱلْجِنْ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ [المناريات:٥٦].

## أثر البناء التعبدي في التخلق بالقرآن الكريم:

الملاحظ أن العبادات - سواء كانت واجبة أو مندوبة، أو قلبية أو بدنية، أو مالية أو بدنية ومالية معًا - تنوعت تنوعًا يضمن تهذيب أخلاق المسلم مع كل الأطراف، فلم تترك أي جانب في علاقات الفرد إلا ونظمته - سواء ما يتعلق بين العبد وربه، أو بين العبد وأهله، أو قومه، أو حتى المخالفين له في المعتقد -، وسعت إلى تهذيب الفرد في كل هذه العلاقات؛ فالمسلم مطالب بأحسن الأخلاق مع الله عز وجل، ومع

أهله ومع الناس جميعًا.

ويمكن تلخيص أثر العبادات على الفرد فيما يلى:

## ١ – محبة الله عز وجل:

افترض الله تعالى على عباده قدرًا مشتركًا من العبادة كل الناس فيه متساوون، وجعلهم يتفاضلون بعد ذلك كل واحد حسب ما وفقه الله إليه من النوافل التي جعلها ميدان تنافس إلى محبته ورضاه، ففي الحديث القدسي: ((إنَّ الله قال: من عادَى لي وليًّا فقد آذنتُه بالحرب، وما تقرَّب إليَّ عبدي بشيءٍ أحبَّ إليَّ ممًّا افترضتُ عليه، وما يزالُ عبدي يتقرَّبُ إليَّ بالنّوافلِ حتَّى أُحبَّه، فإذا أحببتُه كنتُ سمعَه الّذي يسمَعُ به، وبصرَه الّذي يُبصِرُ به، ويدَه الَّتي يبطِشُ بها، ورِجلَه الَّتي يمشي بها، وإن سألني لأُعطينَه، ولئن استعاذي لأُعيذنَه، وما تردَّدتُ عن شيءٍ أنا فاعلُه ترَدُّدي عن نفسِ المؤمن، يكرهُ الموتَ وأنا أكرهُ مُساءتَه))(١).

## ٢ – المجاهدة وقوة الإرادة:

إن للعبادة تأثيرًا قويًا على تكوين الإرادة الجازمة التي تجعله يقف عند حدود الله، ويصمد مع الحق أمام الباطل، ومع الفضيلة أمام الرذيلة؛ لأنها تذكره بالله عز وجل ومسؤوليته أمامه، وبلذة الحياة الآخرة، والمتأمل في أحوال الناس يجد أن أكثرهم قدرة على التخلق بأخلاق القرآن وأبعدهم عن الرذائل الخلقية هم الملتزمون بأداء العبادات في أوقاتها.

ولعل قول الله عز وجل في الصيام مثال لذلك، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْحِياءُ وَعَيره من ٱلصِّيامُ كَتُبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ١٨٣]. والحج وغيره من العبادات دليل على أثره في قوة الإرادة.

## ٣- تربية الفضائل:

إن في العبادة انشراحًا وابتهاجًا؛ لأنها صلة بين العبد ومعبوده سبحانه وتعالى، ويستمد من مناجاته

<sup>(</sup>١)صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع، (ح٢٠١٦).

لربه القوة والمدد على إرادة الخير ومكارم الأخلاق، قال تعالى:﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ۞ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوعًا ۞ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ مَنُوعًا ۞ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ۞﴾ [المعارج: ١٩ – ٢٢].

## ٤- وقاية من الانحرافات الأخلاقية:

فكما أن العبادات تربي في النفس الإنسانية الفضائل، فكذلك هي وقاية من الانحرافات الخُلُقية؛ لما تبثه في القلب من خوف من الله تعالى، وطلب رضاه ورجاء رحمته؛ ولأنها تذكير مستمر للإنسان بربه عز وجل من خلال ربطه بالعبادات، وتتضمن العبادات النهي والزجر عن القول والفعل غير الأخلاقي، قال تعالى: ﴿ اتَّلُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن ٱلْكِتَابِ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ أَلِتَ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَل عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِّ تعالى: ﴿ اتَّلُ مَا أُوحِي إِلَيْكَ مِن ٱلْكِتَابِ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ إِلَّ ٱلصَّلَوٰةَ تَنْهَل عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِّ وَلَكِدُ ٱللّهِ أَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا تَصْنَعُونَ مِن العنكبوت: ٥٤]، وعن أبي هريرة هيه، قال: جاء رجل إلى النبي هي، فقال: إن فلانًا يصلي بالليل، فإذا أصبح سرق قال: ((إنه سينهاه ما تقول))(١).

## البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم لدى القيادة التربوية:

يتمثل البناء التعبدي الذاتي للقيادة التربوية فيما يلي:

- إخلاص النية لله عز وجل، واستحضار المسؤولية الشرعية عن المنسوبات.
- استحضار المسؤولية الشرعية عن المنسوبات والتعبد لله عز وجل برعاية هذه المسؤولية.
  - حسن الظن في الله.
    - العبادة الشرعية.
  - التقرب إلى الله بالنوافل.
    - قراءة القرآن الكريم.
  - التماس أوقات إجابة الدعاء.
  - بذل المعروف والإحسان للغير عبادة لله.

<sup>(</sup>١)مسند الإمام أحمد، مسند أبي هريرة عَلَيْهُ (ح ٩٧٧٨).

- التزام الآداب الشرعية عبادة لله.
- التفكر في خلق وملكوت الله عز وجل.
  - علو الهمة في الطاعات والعبادات.
    - التزام السنة والبعد عن البدع.

#### البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم لدى المعلمة والإدارية:

- إخلاص النية لله عز وجل.
- استحضار فضل تعليم القرآن الكريم والتعبد لله عز وجل بهذا التعليم.
  - حسن الظن في الله.
    - العبادة الشرعية.
  - التقرب إلى الله بالنوافل.
    - قراءة القرآن الكريم.
  - التماس أوقات إجابة الدعاء.
  - بذل المعروف والإحسان للغير عبادة لله.
    - التزام الآداب الشرعية عبادة لله.
  - التفكر في خلق وملكوت الله عز وجل.
    - علو الهمة في الطاعات والعبادات.
      - البعد عن البدع.

## دور القيادة التربوية في البناء التعبدي للمعلم والإداري:

يتمثل دور القيادة التربوية على مستويين:

#### أ- قبل التوظيف:

إخلاص النية لله واستخارة الله من أجل حسن اختيار الموظفات.

- اختيار الموظفات وفق مواصفات تتضمن اتصافهن بالعبادة وفق هدي القرآن الكريم.

#### بعد التوظيف:

على القيادة التربوية الدور الأساس في البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم لدى المعلمات والإداريات من خلال إعداد البرامج التي تُحقِق ذلك باستخدام الأساليب المناسبة، إضافةً إلى ما تُقدمه لهن مباشرةً من أساليب تربوية منها:

- إخلاص النية لله عز وجل.
- إعطاء القدوة للمنسوبات في العبادة.
- تزويد المنسوبات بمفهوم العبادة وأثرها على الفرد والمجتمع.
  - تزويد المنسوبات بعلو الهمة في العبادات.

#### البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبة:

- إخلاص النية لله عز وجل.
- استحضار فضل تعلم القرآن الكريم والتعبد لله عز وجل بالصبر على التعلم.
  - حسن الظن في الله.
    - العبادة الشرعية.
  - التقرب إلى الله بالنوافل.
    - قراءة القرآن الكريم.
  - التماس أوقات إجابة الدعاء.
  - بذل المعروف والإحسان للغير عبادة لله.
    - التزام الآداب الشرعية عبادة لله.
  - التفكر في خلق وملكوت الله عز وجل.
    - علو الهمة في الطاعات والعبادات.

- البعد عن البدع.

# دور القيادة التربوية في البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبات:

للقيادة التربوية دور أساس ومحرِّك من خلال الإشراف العام على المعلمات والإداريات في إعداد البرامج التي تُحقِّق البناء التعبدي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبات، باستخدام الأساليب المناسبة، إضافةً إلى ما تُقدمه للطالبات مباشرةً من أساليب تربوية منها:

- ١- إعطاء القدوة للمنسوبات في العبادة.
- ٢- تزويد الطالبات بمفهوم العبادة، وأهميتها، وأثرها على الفرد والمجتمع.
- ٣- تحفيز الطالبات وتشجيعهن على علو الهمة في الطاعة ومجاهدة النفس.



#### للعبادة تعريفان:

- باعتبار العابد: كمال الذل مع كمال الحب.
  - باعتبار المتعبد به: ما يحبه الله ويرضاه.
- كل عبادة لا تكون موافقة للشريعة الإسلامية فهي باطلة ومردودة.
- أثر العبادة على الفرد: محبة الله عز وجل، المجاهدة وقوة الإرادة، تربية الفضائل، وقاية الإنسان من الانحرافات الأخلاقية.



- قاربى بين دور القيادة التربوية في البناء العلمي والبناء التعبدي من وجهة نظرك.
  - وضحي أثر صلاة الجماعة على الفرد والمجتمع من وجهة نظرك.

# ثالثاً: البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم:

# حكم الدعوة إلى الله عز وجل:

دلت الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة على وجوب الدعوة إلى الله عز وجل، وأنها من الفرائض، قال تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةُ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِّ وَأُولْلَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِ وَأُولُلَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِ وَأُولُلَهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَيَأَمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكِ وَأُولُلَهِكَ هُمُ اللهُ الله عَمان: ﴿ آدُعُ إِلَى سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ وَالنحل: ١٠٥].

وقد أفتى الشيخ ابن باز (١) بأن حكم الدعوة لله عز وجل فرض كفاية بالنسبة إلى الأقطار التي يقوم فيها الدعاة بالدعوة إلى الله عز وجل، وقد يكون واجبًا إذا كانت في مكان ليس فيه من يكفى.

## فضل الدعوة إلى الله عز وجل:

ورد في فضل الدعوة إلى الله عز وجل آيات وأحاديث كثيرة، منها: قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ۞ ﴾ [فصلت: ٣٣]، ومن الأحاديث الشريفة قول الرسول ﷺ: ((من ذَلَّ على خيرِ فله مثلُ أجرِ فاعلِه))(٢).

## كيفية أدائها وأساليبها:

بيَّنها الله عز وجل في كتابه الكريم، قال تعالى: ﴿ ٱدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَلدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [النحل: ١٢٥]، والحكمة هنا معناها الدعوة إلى الله بالعلم والبصيرة.

## بيان الأمر الذي يدعى إليه:

الأمر الذي يجب على الدعاة أن يوضحوه للناس كما وضحه الرسل عليهم الصلاة والسلام هو الدعوة

<sup>(</sup>١)الموقع الرسمي لفضيلة الشيخ ابن باز رحمه الله.

<sup>(</sup>٢)صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازي في سبيل الله بمركوب وغيره وخلافته في أهله بالخير، (ح ١٨٩٣).

إلى صراط الله المستقيم، وهو الإسلام، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِرَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلْهُ مَا الله المستقيم، وهو الإسلام، قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ۞ ﴾ [النحل: ١٢٥].

#### المقصود من الدعوة والهدف منها:

إخراج الناس من الظلمات إلى النور، وإرشادهم إلى الحق ليأخذوا به، وينجوا من النار.

## الأخلاق الواجب توافرها في الداعى إلى الله عز وجل:

أوضحها الله جل وعلا في آيات كثيرة، كما أوضحها النبي ﷺ من خلال سيرته المطهرة في أماكن متعددة، ومن هذه الأخلاق:

- ١- الإخلاص: فيجب على الداعية أن يكون مخلصًا لله عز وجل، ولا يريد رياء ولا سمعة.
  - ٢- البينة: أن يكون الداعية على بينة في دعوته.
  - ٣- الحِلم: أن يكون الداعية حليمًا في دعوته رقيقًا فيها، متحملاً وصبورًا.
    - ٤- القدوة: العمل بما يدعو إليه؛ ليضرب القدوة لمن يدعوهم.

## البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم لدى القيادة التربوية:

- ١ إخلاص النية لله.
  - ٧- العلم الشرعي.
    - ٣- العبادة.
    - ٤ القدوة.
  - ٥- تنظيم الوقت.
- ٦- المشاركات الدعوية.

#### دور القيادة التربوية في البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم:

دور ذاتي.

## البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم لدى المعلم والإداري:

- ١ إخلاص النية لله.
  - ٧- العلم الشرعي.
    - ٣- العبادة.
    - ٤ القدوة.
  - ٥- تنظيم الوقت.
- ٦- المشاركات الدعوية.

### دور القيادة التربوية في البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم:

يتمثل دور القيادة التربوية على مستويين:

## أ- قبل التوظيف:

- إخلاص النية لله واستخارة الله من أجل حسن اختيار الموظفين.
- اختيار الموظفات وفق مواصفات تتضمن عنايتهن بالدعوة إلى الله.

#### بعد التوظيف:

- إخلاص النية لله عز وجل.
- إعطاء القدوة للمنسوبات في البناء الدعوي.
- تزويد المنسوبات بالمقصود بالدعوة، وحكمها، وفضل الدعوة إلى الله عز وجل، وكيفية أدائها.
  - تزويد المنسوبات بالأخلاق الواجب توافرها في الدعاة.
    - تزويد المنسوبات بعلو الهمة في الدعوة.
  - تحفيز المنسوبات وتشجيعهن على استكمال البناء الدعوي.

### البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطلاب:

- ١- إخلاص النية لله.
  - ٢- العلم الشرعي.
    - ٣- العبادة.
    - ٤ القدوة.
    - ٥- تنظيم الوقت.
- ٦- المشاركات الدعوية.

#### دور القيادة التربوية في البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم لدى الطالبات:

- إعطاء الطالبات القدوة في البناء الدعوي.
- تزويد الطالبات بالبناء الدعوي المطلوب.
- تحفيز الطالبات وتشجيعهن على استكمال البناء الدعوى.
  - القدوة.
  - الاحتساب.
  - تنظيم الوقت.
  - المشاركات الدعوية.

# دور القيادة التربوية في البناء الدعوي للتخلق بالقرآن الكريم لدى المنسوبات بشكل عام:

- ١ إعطاء القدوة للمنسوبات في الدعوة.
- ٢- تزويد المنسوبات بمفهوم الدعوة، وأهميتها، وأثرها على الفرد والمجتمع.
- ٣- تحفيز المنسوبات وتشجيعهن على علو الهمة في الطاعة ومجاهدة النفس.



نقاش حول أهمية المرتكزات السابقة.

#### ملف الإنجاز:

- (١) صممى خريطة ذهنية للوحدة الثانية.
- (٢) لخصي كتاب الدليل الإجرائي لغرس القيم، إعداد مكتب الدكتور فؤاد مرداد بالشراكة مع مركز معاهد، موضحةً كيف يمكن الاستفادة منه في قيادة التخلق بأخلاق القرآن من وجهة نظرك.
  - (٣) صممى خطة لتطوير البناء العلمي للتخلق بالقرآن الكريم في مدرستك.
- (٤) بناء على النتائج الفاعلية والممارسات الفعلية لطالبات مدرستك القرآنية، اختاري خلقًا قرآنيًا واحدًا، موضحة سبب اختياره، وأهميته، ووجهة نظرك الشخصية هل هو جبلي أم مكتسب، وغرة التخلق به على الفرد والمجتمع.ثم صممي خطة تنفيذية للتخلق بهذا الخلق في المدرسة، موضحة أدوات قياس النتائج.

#### مصادر التعلم:

- (١) الأخلاق الفاضلة قواعد ومنطلقات لاكتسابها، تأليف الأستاذ الدكتور عبد الله بن ضيف.
- (٢) القيم التربوية والأخلاقية مفهومها- أسسها- مصادرها، تأليف الأستاذ الدكتور عيسى المصري- الدكتور طارق عبد الرؤوف مُحَد.
  - (٣) علم الأخلاق الإسلامية، الأستاذ الدكتور مقداد يالحن.
  - (٤) قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية دراسة فقهية، عابد بن عبد الله الثبيتي.
    - (٥) علو الهمة، مُحَدِّد بن أحمد بن إسماعيل المقدم.
      - (٦) رهبان الليل، سيد بن حسين العفاني.

# التقويم:

- (١) وضحي المقصود بمفهوم التخلق.
- (٢) ناقشي ثمرات التخلق بالقرآن الكريم.
- (٣) ناقشى دور القيادة في تعزيز أخلاق القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.
- (٤) قارني بين مرتكزات التخلق بالقرآن موضحة دور القيادة التربوية في كل منها.

\* \* \*

الوحدة التالتة

قيادة تدبر القرآن الكريم

# أهداف الوحدة:

## يُتوقع من الدَّارسة بعد انهائها هذا المحور أن:

- توضح مفهوم قيادة تدبر القرآن الكريم.
- تشرح أهمية قيادة تدبر القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.
- تعد برنامجًا متكاملاً لتعزيز تدبر القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.
  - تظهر اهتمامًا بتعزيز تدبر القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.

# مفرادات الوحدة:

- مفهوم قيادة تدبر القرآن الكريم.
- أهمية قيادة تدبر القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.
- دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم في المدرسة القرآنية.

## عدد الحاضرات:

۸ محاضرات.

#### الموضوع الأول

### مفهوم قيادة تدبر القرآن الكريم



سؤال تمهيدي: هل يتوقف دور المعلمة مع الدارسات في الحلقة على التحفيظ فقط أم لا؟ ولماذا؟

# أولاً: مفهوم تدبر القرآن:

- التدبر في اللغة: قال ابن الفارس: "دبر: هو آخر الشيء وخلفه خلاف قبله"(١)٠
  - التدبر في الاصطلاح: النظر في دبر الأمور أي عواقبها.

وتدبر القرآن: إعمال الفكر والقلب في آيات القرآن الكريم؛ لمعرفة مقاصدها، واستنباط دلالاتها، والعمل بمداياتها، والكشف عن إحكام نظمها.

### وحين يطلق مصطلح تدبر القرآن ينصرف الذهن إلى:

- مُتدَبِّر: وهو المتُعَبِّد بتلاوة القرآن وتدبره.
- مُتدَبّر: وهو القرآن، كلام الله المتعبد بتلاوته.

# ثانيًا: أساليب القرآن الكريم في الدعوة إلى التدبر:

دعا القرآن إلى التدبر في مواضع كثيرة، وحثَّ عليه، وحَرَّكَ القلوبَ والعقولَ إلى تأمل المعاني والاتعاظ والاستبصار بما جاء من الله تعالى من التخويف والترهيب والترغيب، ولقد تنوعت الأساليب التي دعا فيها القرآن إلى التدبر، ويمكن بيان ذلك فيما يلى:

(١)أحمد بن فارس بن زكريا أبو الحسين، معجم مقاييس اللغة، ١٩٧٩، ط١، دار الفكر، القاهرة، ج٢، ص٣٢٣.

## الأسلوب الأول: الحث المباشر على التدبر العام للقرآن:

وقد ورد ذلك في عدة من الآيات الكريمات منها:

- قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافَا كَثِيرًا
  (النساء: ٨٢].
  - قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبِ أَقْفَالُهَاۤ ۞ ﴾ [مُحَّد: ٢٤].

# الأسلوب الثاني: توجيه الخطاب لأصحاب العقول والنهى:

فقد ورد توجيه الخطاب في القرآن الكريم إلى أصحاب العقول، والألباب، والنهى؛ وسرُّ ذلك: حثُّ أصحاب تلك العقول والألباب إلى استعمالها في تدبر النص القرآني، والاهتداء بما فيه، ومن تلك الآيات:

- قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَتِ لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ۞ ﴾ [آل عمران: ١٩٠].
- قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَتِ لِّأُوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ۞ ﴾ [يوسف: ١١١].

الأسلوب الثالث: ضَرْبُ الأمثال بقصد التفكر والتذكر: فقد ضرب الله تعالى الأمثال في القرآن الكريم، وحث على تأملها وتذكرها في آيات عديدة، منها:

- قال تعالى: ﴿ تُؤْتِىٓ أُكُلَهَا كُلَّ حِينِ بِإِذْنِ رَبِّهَا ۗ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ قَالَ تَعَالَى: ﴿ تُؤْتِىٓ أُكُلُهُ مَ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [إبراهيم: ٢٥].
- قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهُ الْعَالِمُونَ ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا ٱلْعَالِمُونَ ﴾ [العنكبوت: 28].
- قال تعالى: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ وخَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهُ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْهِ بُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾ [الحشر: ٢١].

## الأسلوب الرابع: تعليلُ الآياتِ وختمُها بما يدعو إلى التدبر:

- قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِ لَكُمُ ٱلْآيَكِ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِ لَكُمُ مَا اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَكُمْ اللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلْكُمْ اللَّهُ لَلَّهُ لَلْكُونِ لَلْهُ لَلَّهُ لَلْهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَهُ لَلَّهُ لَلْكُنْ لِللَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَهُ لَلَّهُ لَلَّاللَّهُ لَلَّهُ لَلَّلَّالِكُولُ لَلَّلَّالِهُ لَلَّهُ لَلَّهُ لَ
  - قال تعالى: ﴿ وَيُبَيِّنُ ءَايَكِتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٢٢١].
  - قال تعالى: ﴿ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٢٦٦].
- قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰٓ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ٱنظُرْكَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ ۞ ﴾ [الانعام: ٦٥].قال تعالى:

## الأسلوب الخامس: ذكر القصص القرآني للتفكر والعبرة:

- قال تعالى: ﴿ لَقَدَ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأَوْلِي ٱلْأَلْمِبِ مَا كَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَىٰ وَلَكِن تَصْدِيقَ اللَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾ [يوسف: ١١١].

# علاصة أساليب القرآن الكريم في الدعوة للتدبر:

- الحث المباشر على التدبر العام للقرآن.
- توجيه الخطاب لأصحاب العقول والنهى.
  - ضَرْبُ الأمثال بقصد التفكر والتذكر.
- تعليلُ الآياتِ وختمُها بما يدعو إلى التدبر، ذكر القصص القرآني للتفكر والعبرة.

قاربي بين أساليب القرآن وأساليب السنة في الدعوة إلى التدبر.



## ثالثًا: أهمية تدبر القرآن الكريم:

### تظهر أهمية تدبر القرآن الكريم من خلال إدراك الحقائق التالية:

- ١- أن الغاية المقصودة من إنزال القرآن هي التدبر والعمل.
  - ٢- التدبر منهج النبي على.
  - ٣- تدبر القرآن منهج سلف هذه الأمة.
    - ٤- تدبر القرآن مطالب به كل مسلم.
- ٥- تدبر القرآن هو العاصم من شبهات الطاعنين في القرآن الكريم.
  - ٦- أن القرآن الكريم مستودع للعلوم والمعارف، والتدبر مفتاحه.

#### هل التدبر لجميع المسلمين أم للعلماء فقط؟

الأصل في قول الله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ۞ ﴾ [مُحد: ٢٤] أنه لجميع المسلمين، وقد رد الشيخ مُحَّد الأمين الشنقيطي في كتابه أضواء البيان عند تفسير هذه الآية على من ذهب إلى أن التدبر يكون للعلماء فقط وليس لجميع المسلمين.

## رابعًا: العلامات والمقاييس القرآنية للتدبر:

ذكر الله تعالى في كتابه الكريم علامات وصفات تصف حقيقة تدبر القرآن، وتوضحه بجلاء، في مواضع عديدة منها:

- قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى ٓ أَعَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَآ ءَامَنَا فَأَكْتُبُنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ۞ ﴾ [المائدة: ٨٣].
- قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُو ذَا تُعَالَى: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ ٱللَّهِ عَلَيْهِمْ وَإِذَا تُلْيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُو ذَا وَالْمُنالِ: ٢].
- قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَاذِهِ ٤ إِيمَانًا فَأَمَّا ٱلَّذِينَ

- ءَامَنُواْ فَزَادَتْهُمْ إِيمَانَا وَهُمْ يَسَتَبْشِرُونَ ﴿ ﴾ [التوبة: ١٢٤].
- قال تعالى: ﴿ قُلْ ءَامِنُواْ بِهِ ۗ أَوْ لَا تُؤْمِنُوَّا إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ مِن قَبَلِهِ ۚ إِذَا يُتَلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبَكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا سُجَّدًا ۞ وَيَغِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبَكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا صُنَّ ﴾ [الإسراء: ١٠٧-١٠].
- قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا ﴾ [الفرقان: ٧٣].
- قال تعالى: ﴿ وَإِذَا يُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنّا بِهِ عَ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّنَاۤ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٣].
- قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ نَرَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَبَا مُّتَسَبِهَا مَّثَانِى تَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخَشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَكِيبُ عَلَيْهِ مَثَانِى تَقَشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَكِيبُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهُ ذَاكِ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَافَأُ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ وَمِنْ هَالْإِنَ اللَّهُ فَمَا لَهُ وَمِنْ هَا إِلَى إِلَى إِلَى اللَّهُ لَكُ اللَّهُ مَن يَشَافًا وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ وَمِنْ هَا إِلَى إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن يَشَافًا وَمَن يُضَلِّلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ وَمِنْ هَا إِلَى إِلَى اللَّهُ مَنْ اللّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَ

## فتحصل من الآيات السابقة سبع علامات هي:

- ١- اجتماع القلب والفكر حين القراءة.
  - ٢- البكاء من خشية الله.
    - ٣- زيادة الخشوع.
      - ٤ زيادة الإيمان.
    - ٥- الفرح والاستبشار.
- ٦- القشعريرة خوفًا من الله تعالى، ثم غلبة الرجاء والسكينة.
  - ٧- السجود تعظيمًا لله عز وجل.

فمن وجد واحدة من هذه الصفات أو أكثر فقد وصل إلى حالة التدبر والتفكر، أما من لم يحصِّل أيًا

من هذه العلامات فهو محروم من تدبر القرآن، ولم يصل بعد إلى شيء من كنوزه وذخائره.

قال إبراهيم التيمي: "من أوتي من العلم ما لا يبكيه لخليق ألا يكون أوتي علمًا؛ لأن الله نعت العلماء، ثم تلا قول الله تعالى: ﴿ قُلْ ءَامِنُواْ بِهِ عَ أَوْ لَا تُؤْمِنُواْ إِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ مِن قَبَلِهِ ۚ إِذَا يُتَلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ مَن عَلِهِ مِن عَبَلِهِ وَلَا تُؤُمِنُواْ إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولَا ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبَكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴿ فَلَ الله عَلَيْهِمْ لَيُنِا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ يَبَكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا ﴿ فَلَ اللهِ سَاء بنت أبي بكر إلي الله قالت: كان أصحاب النبي الله إذا قرئ عليهم القرآن كما نعتهم الله تدمع أعينهم، وتقشعر جلودهم" (١٠).



# وضحي أثر تدبر القرآن الكريم على المجتمع.

## خامسًا: ضوابط التدبر:

مع أهمية التدبر والحاجة إليه ذهب الباحثون إلى تحديد الأمور التي يتوصل بها إلى التدبر، وسمّاها البعض ضوابط التدبر، وسماها آخرون بالضوابط المنهجية لتدبر القرآن الكريم، فذهب فضيلة الشيخ أ. د. ناصر بن سليمان العمر –رئيس الهيئة العالمية لتدبر القرآن الكريم – في كتابه "مدارج الحفظ والتدبر" تحت ضوابط التدبر إلى أن أهم ما يجب مراعاته عند التدبر –وبخاصة من أراد أن ينشر تدبراته – هو:

١- البعد عن المعاني التي قد تخالف العقيدة الصحيحة؛ كما يفعل المبتدعة وأصحاب المدارس العقلية والتنويرية.

٢- موافقة ما توصل إليه للغة العربية الصحيحة؛ لأن القرآن الكريم نزل بلسان عربي مبين.

٣- البعد عن الإغراب والتقعر في الاستنباط؛ فالتدبر للبيان وتقريب المعنى لا للغرائب والشذوذات.

٤ - الحذر من التفسيرات الباطنية التي لا يحتملها ظاهر الآية؛ كما هو منهج الرافضة والباطنين.

٥- ليس من التدبر كي النصوص وتعسف الاستدلال؛ كأن يكون لدى الإنسان مسألة ما يبحث لها عن

<sup>(</sup>١)عبدالله بن المبارك، الزهد والرقاق، ١٩٩٥، دار المعارج، الرياض، ١٨٣/١.

دليل، فيأتي بآية حجة لفكرته؛ فالقرآن ليس مطواعًا للأهواء، ولا خاضعًا لأهل الباطل وسابقي العصور.

٦- أن لا يخالف ما توصل إليه من معان المعتبر من أقوال أهل التفسير.

وأوضح أنه من لم يستطع أن يطبق ذلك لقلة علمه، فليرجع لأهل العلم في عرض ما توصل إليه، ليبينوا له الصواب من الخطأ.

وذهب أ.د. زكريا إبراهيم صالح الزميلي -نائب عميد كلية أصول الدين للدراسات العليا والبحث العلمي وأستاذ التفسير وعلوم القرآن وأستاذ الدراسات الإسلامية باللغة الإنجليزية في كلية أصول الدين بالجامعة الإسلامية بغزة - إلى تسميتها بر (الضوابط المنهجية لتدبر القرآن الكريم)، وعرض منها:

- ١- حسن الترتيل والإنصات.
- ٢- صحة العقيدة والإخلاص في العبادة.
  - ٣- خشوع القلب.
  - ٤ فهم اللغة العربية وأسرارها البلاغية.
    - ٥- معرفة أساليب القرآن.
    - ٦- العيش في رحاب القرآن الكريم.
- ٧- فهم النص القرآني وفق ترتيب نظمه.
  - ٨- معرفة موضوع السورة ومحورها.
    - ٩- الاهتمام بعلم المناسبات.
  - ١٠ الاهتمام بالفاصلة القرآنية.
  - ١١- التعرف على مقاصد القرآن.
  - ١٢ الاستفادة من ضرب الأمثال.
- ١٣ النظر فيما ورد من أسباب النزول.

- ١٤- تصوير حال الدعوة عند نزول الآيات.
  - ٥١- الوقوف على المأثور.
  - ١٦ عدم الانشغال بالمبهمات.
- ١٧- لا تعارض ولا تناقض بين النص القرآني والحقائق العلمية.
  - ١٨- أخذ العبر والعظات من القصص القرآني.
    - ١٩- استخراج الحكم واستنباط الأحكام.

#### سادسًا: الأسباب المعينة على التدبر:

يمكن تحديد الأسباب التي تعين الفرد على تدبر القرآن الكريم وتحصيل الفائدة، وإدراك أثره في قلبه فيما

# يلي:

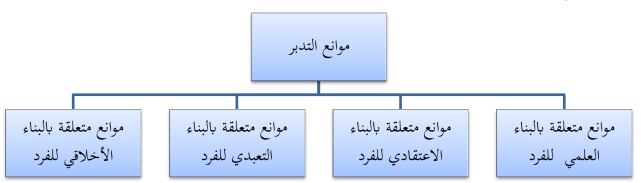
- التوحيد الخالص لله عز وجل.
- دعاء الله عز وجل والتضرع له.
  - الإخلاص في العمل.
  - البعد عن المعاصي والآثام.
- حفظ ما تيسر من القرآن الكريم.
  - سماع القرآن الكريم من غيره.
- مراعاة أحكام التجويد والوقف والابتداء.
  - تلاوة القرآن الكريم يوميًا.
- تكرار الآيات المقروءة، والتفكر في دلالاتها وسياقها.
  - الاستناد في فهم معاني القرآن إلى أحد التفاسير.
    - اختيار الوقت والمكان المناسبين للتدبر.
    - استغلال الأوقات السانحة في القراءة والتدبر.

- التدرج والتدريب على التدبر.
  - التدارس مع زملائه.
- تسجيل ما يتوصل إليه من معان تدبرية.



- العلامات والمقاييس القرآنية للتدبر: اجتماع القلب والفكر حين القراءة، البكاء من خشية الله، زيادة الخشوع، زيادة الإيمان، الفرح والاستبشار، القشعريرة خوفًا من الله تعالى، ثم غلبة الرجاء والسكينة، السجود تعظيمًا لله عز وجل.
- من الأسباب التي تعين الفرد على تدبر القرآن الكريم وتحصيل الفائدة: الإخلاص، العبادة، التلاوة والاستماع والحفظ، التدارس.

# سابعًا: موانع التدبر:



#### الموانع المتعلقة بالبناء العلمي للفرد:

تتأثر قدرة الفرد على تدبر القرآن الكريم ببنائه العلمي، وكلما كان هذا البناء العلمي مبنيًا على أساس شرعي سليم نجح الفرد في التدبر، ويمكن تلخيص الموانع المتعلقة بالبناء العلمي فيما يلي:

١- ضعف اللغة العربية عند الفرد، وعدم القدرة على استشعار المظاهر الجمالية في اللغة.

٢- عدم إلمام الفرد بعلم التجويد ومواضع الوقف والابتداء.

٣- عدم رجوع الفرد إلى أحد التفاسير في فهم مفردات الآيات ومعانيها، والاعتماد على قدرته الذاتية.

#### الموانع المتعلقة بالبناء الاعتقادي للفرد:

القلب كالإناء ولابد أن يكون مطهرًا - من الشرك والبدع والشبهات - لتدبر القرآن الكريم ومهيًا له، ومن أكثر موانع البناء الاعتقادي للفرد انتشارًا:

١- فساد المعتقد سواء بالشرك الأصغر أو بغيره.

٢- عدم إخلاص النية لله عز وجل في تدبر القرآن.

٣- الاستسلام للشبهات الحائلة دون تدبر القرآن، ومنها:

- دعوى أن القرآن الكريم صعب الفهم، ولا يستطيع أي فرد أن يلم بمعانيه وأن يتدبره.
  - دعوى أن تدبر القرآن خطير، وقد يقود الفرد إلى الخوض في آيات الله والشرك.
    - دعوى البعض أن الجهل أفضل من العلم بلا عمل.

٤- الاستسلام لتدبرات غير العلماء، أو أصحاب العقائد البدعية.

#### الموانع المتعلقة بالبناء التعبدي للفرد:

العلم فضل من الله عز وجل ولابد للفرد من تقوى الله والإخلاص في طلبه للعلم ليدركه ويدرك به الأجر في الدنيا والآخرة، يقول الإمام الشافعي:

شَكَوْتُ إِلَى وَكِيعٍ سُوءَ حِفْظِي فَأَرْشَدَنِي إِلَى تَرْكِ المعَاصي وَأَخْبَرِنِي بِأَنَّ العِلْمَ نُورٌ وورُ الله لا يهدى لعاصى

ومن أعلى هذه العلوم مكانة وشرفًا علوم القرآن والتدبر، وعلى الفرد أن يبذل الجهد والوقت في الطاعة تقربًا لله عز وجل لينال هذا الشرف العظيم، ومن أكثر الموانع المتعلقة بالبناء التعبدي للفرد:

١- الذنوب والمعاصى والتقصير في الطاعات.

٢- الإعراض عن تلاوة القرآن الكريم.



قاريي بين موانع التدبر المختلفة، موضحة انتشارها من وجهة نظرك.

## ثامنًا: قيادة تدبر القرآن الكريم:

القيادة التربوية في المؤسسات التعليمية بصفة عامة ومدارس القرآن بصفة خاصة تقود المؤسسة لتحقيق أهدافها بأحسن الوسائل وبأقل التكاليف، وفي حدود الموارد والتسهيلات المتاحة، فهي تعمل على تضافر الجهود، والاستثمار الأمثل للموارد المتاحة، وهي عنصر الخبرة العملية والمرجعية العلمية للمؤسسة، وفي الوقت نفسه عنصر المراقبة والتحكم.

ويقصد بقيادة تدبر القرآن الكريم في المدارس القرآنية هو ذلك الدور الذي تقوم به القيادة التربوية لتوجيه سلوك المنسوبات نحو تحقيق التدبر؛ من خلال تزويدهن بالمعارف والمهارات والخبرات والاتجاهات اللازمة لذلك، وتشجيعهن وتحفيزهن، ومتابعتهن في تحقيق ذلك، وتقييمهن وتدريبهن على التقييم الذاتي، ويمكن عرض هذه الأدوار فيما يلي:

- إعطاء المنسوبات القدوة في تدبر القرآن الكريم.
- تزويد المنسوبات بالعلم الشرعى المتعلق بتدبر القرآن الكريم.
  - تحفيز المنسوبات وتشجيعهن على تدبر القرآن الكريم.



نقاش حول دور القائد التربوي في تزويد الدارسات بالمعارف، دور القائد التربوي في اكتساب المهارات، دور القائد في التحفيز الداخلي.

#### الموضوع الثانى

## أهمية قيادة تدبر القرآن الكريم في المدارس القرآنية

للتدبر آثار عظيمة على الفرد والمجتمع تكلم فيها الكثير من الباحثين رغم صعوبة حصرها، وتكمن أهمية قيادة تدبر القرآن الكريم في المدارس القرآنية في آثاره على المنسوبين والمجتمع كليًا، وذلك من خلال ما يلي:

### الآثار المترتبة على المدارس القرآنية:

المدارس - كما ذكرنا- هي مؤسسات تعليمية أنشأها المجتمع لأهداف محددة، والمدارس القرآنية جزء من هذه المؤسسات التعليمية بالإضافة إلى أهداف خاصة لطبيعة منهاجها وطبيعة منسوبيها وتدبر المنسوبون القرآن الكريم في المدارس القرآنية هدفًا ووسيلة؛ هدف لأن الله عز وجل حث عباده على التدبر في أكثر من موضع، ووسيلة لما يحقق التدبر من أهداف أخرى سواء كانت أهدافًا عامة للمؤسسات التعليمية أو خاصة للمدارس القرآنية، للفرد والمجتمع.

## أولاً: ثمرة التدبر على الفرد وآثاره:

#### ١ – أثره على قلب المسلم:

- طهارة القلب، وتزكية النفس.
- الاستشفاء من أمراض القلوب والعلل النفسية.
  - الخشوع لله.

#### ٢ – أثره على خلق المسلم:

- التخلق بخلق القرآن الكريم.
- أثره على وعي المسلم وإدراكه.

- اليقين بأن القرآن الكريم كلام الله تعالى.
  - تزويده برؤية معرفية كونية شاملة.

## ٣- أثره على واقع حياة المسلم:

- شحذ إرادة المسلم وهمته إلى الاجتهاد في العمل الصالح.
  - حل المشكلات الواقعية.
  - فتح أبواب الخير والرزق.
  - تحقيق الأمن والحفظ الإلهي.

## ثانيًا: الآثار المترتبة على المجتمع:

صلاح الفرد في المجتمع ينصب بدوره على صلاح الأسرة وتماسكها، ويعود بعد ذلك على المجتمع كليًا، فالأسرة وحدة المجتمع، كما أن الفرد نفسه عضو في أكثر من جماعة، ويشكل جزءًا فيها؛ فيؤثر صلاحه لصلاحها فيكون التأثير أقوى في المجتمع، وتتضح آثار تدبر القرآن على المجتمع فيما يلي:

- تماسك الأسرة داخل المجتمعات، وعدم تفككها وصلاح أفرادها.
  - اختفاء الظواهر الاجتماعية والسلوكية الإجرامية.
    - ترابط أفراد المجتمع وتماسكهم.

كما يمكن تقسيم أثر تدبر القرآن الكريم بالنسبة للمجتمع إلى:

- آثار وقائية.
- آثار علاجية.
- آثار تنموية.

## الآثار الوقائية:

المجتمعات الإسلامية المتمسكة بالأخلاق الإسلامية، أكثر المجتمعات تماسكًا ووقوفًا أمام المشكلات الاجتماعية، ولعل مجتمع المدينة المنورة في عهد النبي على خير دليل أمام العالم كله، حتى أن الغرب أقام

الدراسات للاستفادة من هذا النموذج. ولعل أول خطوات التخلق بأخلاق القرآن الكريم تدبره، فالتدبر أساس التخلق، وقيادة التدبر هي سبيل المجتمعات الإسلامية لتحقيق أفرادها هذا الأساس.

#### الآثارالعلاجية:

الدراسات التربوية الحديثة دعت إلى التمسك بأخلاق القرآن الكريم، فحتى الدول التي كانت تتبنى مبادئ وأفكار ومعتقدات وضعية كالشيوعية وغيرها، بعد أن أثبتت التجارب العملية أنها لم ولن تصمد أمام التغيرات الاجتماعية الطارئة فأصبحت تنادي بأخلاق الإسلام ومبادئه وإن لم تعلن صراحة أنها أخلاق إسلامية.

كم من مجتمع الآن أصبح يهاجم الربا والزبى وغيرهما مما استشعر خطورته على المجتمعات، وهو ما نبأنا الله عز وجل به من قبل، لكنهم اتبعوا أهواءهم. والطريق إلى الإصلاح لدينا ولديهم هو العودة إلى الشريعة ومن هذه الشريعة أخلاق القرآن الكريم.

#### الآثار التنموية:

كل مجتمع لديه موارده ونقاط قوته ونقاط ضعفه، سواء فيما يتعلق بالموارد الطبيعية أو البشرية، وأغلب المشكلات المجتمعية ترتبط بسوء استخدام تلك الموارد أكثر من نقص تلك الموارد إلا في مجتمعات قليلة لحكمة يعلمها الله عز وجل.

ولعل الموارد البشرية بوصفها إحدى الثروات الطبيعية في المجتمعات، يصيبها ما قد يصيب الموارد الطبيعية الأخرى، والأخلاق هي الطاقات التي تجدد هذه الموارد وتبعث فيها القوة والاستمرارية، فهي التي تنمي نقاط القوة وتعالج نقاط الضعف.

وقيادة التدبر كالطبيب الذي يشخص نقاط الضعف فيعمل على علاجها ويحدد نقاط القوة فيحاول استثمارها لتساعد الجسم للتغلب على الأمراض.



- التدبر يعود أثره على الفرد (قلبه، خلقه، واقع حياته).
  - التدبر تعود آثاره على المجتمع.
- التدبر له دور علاجي، وقائي، تنموي في المجتمعات.

\* \* \*

#### الموضوع الثالث

#### دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم

دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم دور مستمر -تحفيز ودعم ومساندة وتقويم-، ولا يتوقف على فئة معينة من المنسوبات، ولكن مع الجميع، ويكمن دور القيادة التربوية في المدارس القرآنية في تعزيز تدبر القرآن الكريم فيما يلى:

## دور القيادة التربوية في التعزيز الذاتي لتدبر القرآن الكريم:

- تزويد النفس بالعلم الشرعي، بصفة عامة وعلوم القرآن والتفسير والتدبر بصفة خاصة من مصادره الشرعية.
  - إلزام النفس بالضوابط الشرعية للتدبر والتي سبق ذكرها.
    - التزود بالأسباب المعينة على التدبر التي سبق ذكرها.

## دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم لدى المعلمة والإدارية:

- إعطاء القدوة للمعلمات في الحرص على طلب العلم الشرعى من مصادره.
  - إعطاء القدوة في الحرص على إلزام النفس بالضوابط الشرعية للتدبر.
    - إعطاء القدوة في الحرص على التزود بالأسباب المعينة على التدبر.
      - إعطاء القدوة في علو الهمة في مجاهدة النفس في التعلم.
        - تشجيعهن على تحصيل العلم.
          - تشجيعهن على التدبر.
        - إقامة الدورات والمجالس التدبرية.
  - استقدام الدعاة والمشايخ والعلماء المعنيين بالتدبر لإلقاء الدروس التدبرية.

- إقامة المسابقات وتكريم المتفوقين تكريمًا معنويًا وماديًا.

## دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم لدى الطالبات:

- إعطاء القدوة للطالبات في الحرص على طلب العلم الشرعى من مصادره.
- إعطاء القدوة للطالبات في الحرص على إلزام النفس بالضوابط الشرعية للتدبر.
  - إعطاء القدوة للطالبات في الحرص على التزود بالأسباب المعينة على التدبر.
    - إعطاء القدوة للطالبات في علو الهمة في مجاهدة النفس في التعلم.
      - تشجيع الطالبات على تحصيل العلم.
        - تشجيع الطالبات على التدبر.
        - إقامة الدورات والمجالس التدبرية.
    - استضافة الدعاة والمشايخ والعلماء المعنيين بالتدبر لإلقاء الدروس التدبرية.
- تصميم خطط ومجالس تدبرية لتعريف الطالبات بمفهوم التدبر، وأهميته وضوابطه، والأسباب المعننة عليه.
  - نشرات دعوية ولافتات تعريفية بعلم التدبر.
  - التدريب المستمر حتى تمتلك الطالبات المهارات اللازمة.

### كما يمكن إجمال دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم فيما يلى:

- تزويد المنسوبات بمفهوم التدبر ومعناه.
- تزويد المنسوبات بالأساليب القرآنية في الدعوة للتدبر.
- إكساب المنسوبات الشعور بأهمية التدبر على الفرد والمجتمع.
- تزويد الدارسات بالعلامات والمقاييس القرآنية المتعلقة بالتدبر.
  - توضيح موانع التدبر وتزويد المنسوبات بطرق التغلب عليها.
    - توضيح الأساليب المعينة على التدبر وكيفية تحصيلها.

- إعطاء القدوة العملية للمنسوبات في التدبر وآثاره.
- الحرص على إتقان المنسوبات لأحكام التجويد، وإتقان الحفظ.
  - تحفيز المنسوبات على تلاوة القرآن الكريم يوميًا.
- الحرص على سماع المنسوبات للقرآن الكريم بعضهن من بعضهن الآخر، ومن المتقنات.
  - دعم المنسوبات وتشجيعهن على التخلق بأخلاق القرآن الكريم.
- انتقاء أحد التفاسير الصحيحة، وتيسيرها للمنسوبات، وتشجيعهن على الرجوع إليها، ومدارستها فيما بينهم.
  - تدريب المنسوبات على استغلال أوقات الفراغ في قراءة القرآن وتدبره.
  - إقامة الأنشطة الهادفة التي تربط المنسوبات بالقرآن الكريم تلاوة وحفظًا وتدبرًا.
- إقامة البرامج والدورات في التدبر، وتشجيع المنسوبات المناسبات للالتحاق بها خارج المدرسة مثل الدبلوم العالي لإعداد معلمي التدبر.
  - استقبال الدعاة والعلماء والمعنيين بالتدبر.
    - النشرات والرسائل المتعلقة بالتدبر.



قارني بين دور القيادة التربوية في تعزيز التخلق بالقرآن الكريم ودور القيادة في تعزيز تدبر القرآن الكريم.

# ملف الإنجاز:

- صممي خطة فردية لتعزيز تدبر القرآن في مدرستك مستهدفة جميع المنسوبات، محددة الأدوات المطلوبة ودور كل فرد في الخطة، ثم وضحي الأثر المتوقع لهذا التدبر على أخلاق المنسوبات بالمدرسة.

#### مصادر التعلم:

- (۱) تعليم تدبر القرآن الكريم أساليب عملية ومراحل منهجية تأليف د/ هاشم بن عبدالله الأهدل، وزارة الشؤون الإسلامية، الجمعية الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم بمحافظة جدة.
- (٢) أيسر الوسائل لحفظ القرآن الكريم وتدبره، د/ ناصر بن سليمان العمر، مركز تدبر للدراسات والاستشارات.
- (٣) قواعد في تدبر القرآن الكريم، د/ مُحَمَّد محمود كالو، بحث مقدم للمؤتمر العالمي الأول لتدبر القرآن الكريم المنعقد في الدوحة قطر ٢٠١٣/٧/٥.

#### التقويم:

- (١) اشرحي مفهوم التدبر، موضحة أساليب القرآن الكريم في الدعوة للتدبر.
- (٢) اذكري دور القيادة التربوية في تعزيز تدبر القرآن الكريم في المدارس القرآنية.
- (٣) للتدبر موانع وضوابط يجب مراعاتها اذكريها موضحة كيف يمكن التغلب عليها في المدارس القرآنية.

# المصادر والمراجع

- (١) أمين، مُحَّد (١٩٩٢). تربية القادة. الطائف: مكتبة الصديق.
- (٢) ابن القيم (٢٠١١). مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين. الرياض: دار الصميعي.
- (٣) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر (١٣٩٤). الإتقان في علوم القرآن. القاهرة: الهيئة المصرية للكتاب.
- (٤) المحلى، جلال الدين، و جلال الدين السيوطي (١٤٢٠). تفسير الجلالين. بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- (٥) الزركشي، مُحَّد بن عبد الله بن بمادر (١٣٧٦). البرهان في علوم القرآن. بيروت: دار إحياء الكتب العربية.
  - (٦) العثيمين، مُحَدَّد بن صالح (١٤٢١). الأصول من علم الأصول. الرياض: دار ابن الجوزي.
- (٧) العثيمين، مُحَدَّد بن صالح (١٤١٠). الإبداع في بيان كمال الشرع وخطر الابتداع. الرياض: دار ابن الجوزي.
- (٨) مُجَّد، سجاد أحمد (١٤٢٧). المسؤولية والجزاء في القرآن الكريم (رسالة ماجستير). باكستان: الجامعة الإسلامية.
  - (٩) زيدان، عبد الكريم (١٩٨٧). أصول الدعوة. بيروت: دار الرسالة.
- (١٠) الصالح، سعدي مُحَّد (١٤٢٨). المسؤولية التربوية للأسرة في تحقيق الأمن الفكري (رسالة ماجستير). المدينة المنورة: الجامعة الإسلامية بالمدينة.
  - (١١) أبو لاوي، أمين (١٤٣٢). أصول التربية الإسلامية. الرياض: دار ابن الجوزي.
    - (١٢) الغزالي، أبو حامد مُحَّد (٢٠٠٦). إحياء علوم الدين. بيروت: دار ابن حزم.

- (١٣) أبو حطب، فؤاد، و آمال صادق (٢٠١٣). علم النفس التربوي. القاهرة: مكتبة الأنجلو مصرية.
- (١٤) ابن خلدون، عبد الرحمن (١٤٢٥). العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر. سوريا: دار يعرب.
  - (١٥) ابن الجوزي، عبد الرحمن بن على (١٤١٢). صيد الخاطر. بيروت: دار الكتب العلمية.
  - (١٦) ابن الجوزي، عبد الرحمن بن على (بدون). فنون الأفنان في عيون علوم القرآن. بيروت: دار البشائر.
    - (۱۷) ابن حزم، على بن أحمد بن سعيد (۲۰۰۰). الأخلاق والسير. بيروت: دار ابن حزم.
    - (١٨) القرطبي، مُحَدَّد بن أحمد بن أبي بكر بن فَرْح (٢٠٠٦). الجامع لأحكام القرآن. بيروت: مؤسسة الرسالة.
      - (١٩) أبو الحسين، أحمد بن فارس بن زكريا (١٩٧٩). معجم مقاييس اللغة. القاهرة: دار الفكر.
        - (٢٠) ابن المبارك، عبد الله (١٩٩٥). الزهد والرقائق. الرياض: دار المعارج.
        - (٢١) الصباغ، مُجَّد لطفي (١٤٠٨). بحوث في أصول التفسير الكتاب الإسلامي.
- (٢٢) الرومي، فهد بن عبد الرحمن بن سليمان (بدون). بحوث في أصول التفسير ومنهاجه. الرياض: مكتبة التوبة.
- (٢٣) الطيار، مساعد (١٤٣٥). التحرير في أصول التفسير. جدة: مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الشاطي.
- (٢٤) اللقاني، أحمد حسين (٢٠٠٣). معجم المصطلحات التربوية المعرفة في المناهج وطرق التدريس. القاهرة: عالم الكتب.
  - (٢٥) طه، فرج عبد القادر (٢٠٠٧). موسوعة علم النفس والتحليل النفسي. القاهرة: مكتبة الأنجلو المصرية.
    - (٢٦) النووي، محيي الدين بن شرف (بدون). التبيان في آداب حملة القرآن. بيروت: دار ابن حزم.
  - (٢٧) السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر (١٣٩٤). الإتقان في علوم القرآن. القاهرة: الهيئة المصرية للكتاب.
  - (٢٨) السعدي، عبد الرحمن بن ناصر (١٤٢٠). القواعد الحسان لتفسير القرآن. الرياض: مكتبة الرشد.